اربطاطا

# ا رسطاطالیس مناها میرانسیم شخشین له ما بعدالظبیعه مورم به

مَفْالَةُ الألِفَلِطَغَرَكُ تَرَجِمَهُ السِّحْقِ بُنِ حِنْيَنُ با با

تَهَيْرِ عَيْ بِي عَدَبَىٰ وَ تَهَيْرُ اِبِي رُشُدُ

الصحیح و تحقیق و مُقدّمه و ترجمهٔ فارسی بقیم نبزُ ضعیف سلم نبزُ ضعیف





#### بسمه تعالیٰ

درجات دانش وفرهنگ درهرملتی نمودار سطح تمدّن اوست .

دانشمند عالیقدر بزرگوار جناب آقای دکتر منوچهر اقبال استاد محترم دانشگاه و مدیر عامل و رئیس هیأت مدیرهٔ شرکت ملی نفت ایران دامت رفعته همواره ببیشرفت دانش کمک کرده ، و بالجمله وسائل چاپ همین کتابرا فراهم ساختهاند و در بالا بردن سطح فرهنگ سهمی بسزا دارند ، از اینرو نگارندهٔ مقدّمه ومصحت ومترجم کتاب تشکر قلبی خویش را بدینوسیله بحضور معظم له تقدیم می دارد وموفقیت بیشتر ایشانرا از خداوند متعال مسألت می کند ، بندهٔ ضعیف سید میدارد وموفقیت بیشتر ایشانرا از خداوند متعال مسألت می کند ، بندهٔ ضعیف سید محمد مشکوا نیاوران بتاریخ ۱۵ ذیحج الحرام یکهزارو سیصدو هشتادو هفت هجری قمری علی هاجرها الصلوه والسلام مطابق بیست و پنجم اسفند ماه یکهزار و سیصد و چهل و شش شمسی .

#### این مجلد مشتمل است بر:

١ ــ مقدّمهٔ مصحّح و مترجم

٢ - تفسير يحيى بن عدى باترجمه فارسى بقلم مصحّح

٣ ـ تفسير ابن رشد باترجمهٔ فارسى بقلم مصحّح

مقذمه

## بِسْمِ ٱللهِ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ وَٱلصَّلُواةُ عَلَىٰ مُعَمَّدٍ وَآلِهِ

قرآن کریم و نبی اکرم صلی اله علیه و آله و سلتم بارها دانش و دانشمند و اندیشه و و تعقل را ستوده و و نادان و و نادانی را نکوهیده و با خواستن دلیل از هرمد عی مردم را آگاه ساخت و که از تقلید کور کورانه بپرهیزند ، و همواره دلیل و برهان و منطق درست را بپذیرند . و نمونه ها و کلید هردانش را بما نشان داده ، و باوعده و نوید سعادت هر دوجهان ماراببسط و گسترش آنواداشته است ، بهمین سبب و از آنرو که آیات قرآن کریم و سخنان و خطبه های پیمبر گرامی و جانشینان او برپایه های دانش و خرد کامل استوار بود ، و روانی که پاکتر و بنور دانش فروز انترمعانی آن آیات و آن سخنانرا نیکوتر در می یافت ، و پاکتر و بنور دانش فروز انترمعانی آن آیات و آن سخنانرا نیکوتر در می یافت ، و زاخاز پیدایش اسلام مسلمانان بیاری نور ایمان بساختن کتابها در علوم گوناگون پرداختند . و پس با گذشت اندك زمانی علوم ادبی و دیوانهای شعراء و سیرت پرداختند . و بس با گذشت اندك زمانی علوم ادبی و دیوانهای شعراء و سیرت پیامبرا کرم صلی الله علیه و آله و علم حدیث و و فقه و لغت و تفسیر و راثج شد . پیامبرا کرم صلی الله علیه و آله و علم حدیث و و فقه و لغت و تفسیر و راثج شد .

بدیهی است که این که برشمردیم چیزی نیست که مسلمانان از دیگران گرفته باشند ـ ولی دانش نعمتی است انسانی که از اندیشه مردمی پیدا شده ـ و با آزمایش استوار گردیده از بخشش نکاهد ، وهرچند محصول افکار بیشتری گرد آورند گسترده تر شود ـ و تندتر رو بافزایش نهد ، و هر شخص ـ وهر ملتی که دانشمند تر، سرافراز تر ـ و عزیز تر ـ و مرفه تراست .

طبیعیاست ملتی که درراه اندوختن دانشگام نهاد ـ میخواهد ازاندیشهها

وآراء ملتهای دیگر نیز آگاه شود ، ـ واز آنهاهم بهرمند گردد ـ تا بهتر ـ وبیشتر بتواند راه خویش را بپیماید .

ازاینرو دراوائل قرن دوم هجری که مسلمانان از کشورگشائی بیاسودند ـ وباتمدّنباستانی ایران ـ واسکندریّه ـ ومغربزمین آشناشدند، بآثاری که از دانشمندان آن سرزمینها بیادگار مانده بود نگریستند ـ و کم کم بجستجوی آن آثار ـ و کتابها پرداختند ، ـ و شایسته ترین آنها را بزبان تازی برگرداندند ، و ضمن گسترش رشته های دانش ـ بروشن کردن ـ و کامل کردن آنچه بویژه از یونانی ترجمه شده بود پرداختند.

جای بسی شگفت است که گروهی مدّعیان خاور شناسی، وبرخی نابخردانی که چشم بسته پیرو آنان اند ، چنین می پندارند که فیلسوفان ـ و پزشکان ـ و ریاضی دانان این کشور ـ و ممالک اسلامی همه ریزه خوار خوان دانش ِیونانیان اند ؛ وبیش ازین کاری نساخته اند که سخنان آنانر ا ترجمه ـ و تفسیر کرده ـ و چیزی برآن نیفز و ده اند ؛ و ناآگاهتر از اینان آنانند که چندگاهی در کشورهای باختری روزگار گذرانده ـ و چنان شیفته مظاهر تمدّن آن سرزمین شده اند که شخصیت ایرانی ـ واسلامی خویش را گم کرده کور کورانه چنین می پندارند که اسلام ـ و خاورزمین خود تهی دست است ، و هر چه هست از اروپا ـ و امریکا باینجا آمده است .

داستان این مستشرق نماها \_ و آنان که بسخنان یاوهٔ اینان گوش فرا میدهند همانند داستان آنزن بی خرد است که بایک نعرهٔ «آی قرمطی» بزرگترین فیلسوف و ریاضی دان عصررا با دست عوام کالان عام بکشتن داد:

وآن چنین بود که معموری بیههی دانشمندی بود که در دقائق مخروطات کتابی بیمانند نگاشت ، و عمرخیام اورا ببرتری میستود ، وی باتفاق خیام ، و لوکری ، و مجدالدین بغدادی ، و حکیم مظفر اسفزاری . و میمون بن نجیب

واسطی ، برای رصد ملکشاهی باصفهان آمده بودند، درین روزگار اصفهانیان هرگاه قرمطی بدست می آوردند می کشتند. معموری روزی درطالع خویش نحوستی یافته ـ واز دربار پادشاه بخانه وستی رفته بود ، ـ در آن روز مردم یکنفرقرمطی را گرفته می بردند که اورا بسوزانند، زن و بچه ها برپشت بامها بتماشا رفتند، درین هنگام زنی بدرون خانه نگریسته معموری را دید که بچشمش بیگانه می نمود، ناگهان فریادی خشمگین بر آورد که درین خانه قرمطی پنهان شده است، جاهلان بخانه ریختند ـ و معموری را بجای قرمطی کشتند. ـ آنگاه جنازه اورا بیرون کشیدند، چون درباریان شاه جنازه را دیدند ـ شناختند؛ و آشوبگران را سرزنش کردند ، ـ چون درباریان شاه جنازه را دیدند ـ شناختند؛ و آشوبگران را سرزنش کردند ، ـ

بجای شگفت نیست که خاورشناسان تا آنجا که می شاید چنین وانمود می کنند که خود \_ و پدرانشان سرچشمه ٔ دانش \_ و نیک خوثی اند ، \_ باوجود این ناچارند باناخوشنودی گواهی دهند که فرهنگ \_ و دانش مابسی بزرگ و گسترده است. چنانکه مؤلف کتاب انتقال علوم یونانی (۲) آقای اُلیبری گوید: علوم یونانی دراسلام \_ نشو \_ و نمای خاصی داشته، در نجوم و ریاضی کارهای یونانیان \_ و هندیان را در هم آمیختند ، \_ و بآنها نظم تازه بخشیدند ، \_ و پیشرفت مهمتی دراین دو رشته صورت گرفت . چنانکه جبر \_ و مثلثات مستوی ـ و کروی در اسلام ایجاد شده \_ و توسعه یافته، درارصاد فلکی \_ و نگاشتن کتابهای زیج هم آنچه گرفته بودند توسعه دادند، و هم زیجها ـ و رصدهای قدیمی را اصلاح کردند، اینان متوجه فی نقص هیأت دادند، و هم زیجها ـ و رصدهای قدیمی را اصلاح کردند، اینان متوجه فی نقص هیأت بطلمیوسی بودند .

۱- نگاه کنید بتنمة صوان العکمة چاپ لا هور ۱ ۱ ۱ ۱ م ۱ م ۱ ۱ ۱ ۱ و کامل ابن اثیر ذیل حوادث ۲۷؛.

۲\_ ترجمهٔ آقای احمد آرام ، چاپ دانشگاه ۱۳۴۲ از سحل هدیهٔ آقای دکتر یعبی سهدوی استاد سحترم ، ص ۲ و ۷ و ۸.

و نیز گوید: در پزشکی با آنچه خود بر بالین بیماران مشاهده کردهاند افزودهاند ، آلات تازهای اختراع کردهاند.... کارآنان منحصر نبود دراینکه آنچه را دیگران انجام دادهاند فراگیرند ، ـ بلکه خود درگسترش علم طبّ سهم قابل توجّهی داشتند، ـ و آنچه برای آیندگان گذاشتند بیش از آن بود که خود از دیگران گرفته بودند ، انتهی.

سپس مؤلّف سابق الذكر (درصفحه ۲۲۰ تا ۲۷۰) درباره عمل بیر أی ـ ومالکیّت زمین ـ مقرّرات بازرگانی ـ عقود ـ بهره برداری اززمین ـ وارث ـ ومسائل دیگر گوید: آنچه بیشتر محتمل است اینست: که اکثر این قوانین یکسر از عرف جاری سوریّه ـ ومصر هنگام ِ استیلای ِ تازیها بر آنها گرفته شده است . نگارنده گوید این سخن درست نیست زیرا:

اولا: مصر\_ واسکندریّه \_ و شام در زمان خلافت عمر بسال ۱۹ یا ۲۰ فتح شد ، \_ وعنقریب خواهیم گفت که هم در ایران \_ و هم دراسکندریه همهٔ کتابهارا بدستور عمر سوختند \_ و نابو د کردند، چه او میگفت کتاب خدا مارا بسنده است.

ثانیاً: مأخذ فقه و مسائل حقوقی اسلام قرآن است \_ و حدیث نبوی ، \_ یا همین دو باروایاتی که ازخاندان پیغمبرصلتیٰالله علیهوآلهوسلّم بما رسیده.

علم کلام استدلال عقلی است مقید بدین ، و گرچه پس از قرن چهارم متدرّجاً فلسفه اسلامی دربرخی مباحث کلامی رخنه کرده، ولی تااواخرقرن ِچهارم در علم کلام نشانی از فلسفه نیست . پس ازین هم گاهی که سخنی از حکماء آورده می شود ، - بیشتربرای رد ّ کردن است ، نه برای پذیرفتن ، چه متکلم - و حکیم باهم در بسیاری ازموارد اختلاف دارند مانند: قدم - و حدوث ، - معاد جسمانی - معنی قدرت - شرائط بطلان تسلسل - مناط نیاز بعدت - واصالت و جود ـ یاماهیت ، که این اخیرمیان خود فلاسفه هم اختلافیست .

ثالثاً: فهرست ابن ندیم درسال۳۷۷ بپایان رسیده ، و او که یکنفر ورّاق بغداد است با کمی اطلاع خود تنها از شیعهٔ دوازدهامامی شصت ـ ونه کتاب در كلام شناسانده ، ـ ودرفن "پنجمازمقاله پنجم ـ وازمقاله ششم ۱ ۳۹ كتاب درفقه، درصورتی که او نه از کلینی که در بغداد میزیسته ، ـ و قبرش زیارتگاه شیعه بود خبر دارد ، و نه از معاصر خود صدوق محمد بن بابویه که صیت شهرتش همه جا پیچیده بوده ، و صاحب سیصه مجلّه تالیفات است . ونیز شیخ مفید معروفترین فقیه را که خود دیده، ودر وصفش گوید: «بسیارتیز هوش وحاضرالتّذهناست،من اورا دیدم که برآفران خویش برتری داشت »و درمقالهٔ پنجم یکبار اورا درفن اوّل معرّ فی کرده ـ وباردیگردرفن " پنجم،باوجود این یک جلد از تألیفات مفید را نام نبر ده است، در حالتی که مفید یکصد ـ و نود ـ و هفت جلد کتاب تألیف کرده بوده، که هماکنون بسیاری از آنها موجوداست<sup>(۱)</sup> وبدیهیاست که از **۲۹**کتا**بمتکلمّمان** شيعه واز ٣٩١ كتاب تأليف فقهاء شيعه بيشازنيم آنها پيشاز رائج شدن ترجمه کتابهای یونانی تألیف شده بوده است ـ درصورتی که این شماره از کتابهای فقه **و کلام** در برابر آنچه تا آن زمان دانشمندان **شیعه** نگاشته بودهاند مانند قطره از دریاست؛ زیرا تارحلت حضرت عسکری علیه السلام (سال ۲۶۰هـ) چهار صداصل (۲)

۱ـ نگاه کنید باعیان الشیعة ج ۲۶ ص۲۰ تا ۲۹ و برای شناسائی سصنفات او به الذریعة .

۲- از این اصول اربعمائه گمان می کنم تقریباً بیشاز پنجاه تا باقی نمانده است ، که در حدود بیست تای آنها بچاپ رسیده است. از آنجمله است کتاب سلیم و بصائر الدرجات و کتاب جعفریات موسوم باشعثیات و مجموعهٔ شانزده اصل و محاسن برقی این اصول غالباً کتابهای کوچک و پراکنده بود، محمدون ثلثهٔ متقدمه آنها را مرتب کرده در چهار کتاب بزرگ گرد آوردند، که آن کتابها تا کنون سرجع فتاوی فقهاء شیعه است. بقیه حاشیه در صفحهٔ بعد

تألیف شده بود ( اصل آنست که از نظر یکی از اثمه علیهمالسلام گذشته و درستی آنرا تصویب فرمودهاند).

بقية حاشيه از صفحة قبل

اول - کتاب الکافی تألیف محمد بن یعقوب کلینی رضوان الله علیه (ستوفی ۳۲۹) که ازهمه مهم تراست، و شرحها - وحاشیه های فراوان دارد ازجمله سرحوم ملاخلیل قزوینی (ستوفی ۱۰۸۹) در ظرف بیست سال آنرا بفارسی شرح کرد ، نسخه کامل این شرح در دوازده مجلد بزرك در کتابخانهٔ اهدائی نگارنده در دانشگاه سوجود است که امیدوارم هرچه زود تر بچاپ برسد؛ چه اصول آن سودمند ترین کتاب در توحید - واخلاق - وآداب است که درهند چاپ بدی شده ، - و فروع آن سهمترین کتاب سعتبر قضائی - و حقوقی است. از اصول کافی نسخهٔ دست سرحوم مجلسی که در پنج مجلد بوده سه مجلد آن در کتابخانهٔ اهدائی این ضعیف در دانشگاه است ، - که همهٔ حواشی خط مرحوم محمد باقر مجلسی و دارای اجازهٔ مجلسی اول به مجلسی دوم است ، بسی مرحوم محمد باقر مجلسی و دارای اجازهٔ مجلسی است افست شود .

دوم ـ کتاب من لا یحضرهٔ الفقیه، تألیف محمد بن علی بن با بو یه قمی (ستونی ۲۸۱) رحمة الله علیه که چنانکه خود در سقد مهٔ کتاب گوید آنرا در برابر کتاب من لا یحضره الطبیب تألیف ابو بکر محمد بن زکر یا الر ازی (متونی ۲۱ ۱ تا ۲۲ ۳) نگاشته . از این کتاب نسخه بی مانندی در کتابخانهٔ اهدائی این ضعیف است ، و چه بسیار شایسته بود اگر این نسخه هم افست چاب می شد .

سوم ـ كتاب نهذ ببالاحكام تأليف الشيخ محمد بن الحسن الطوسى (ستوفى ٢٠٤) رحمة الله عليه كه شرح مقنعة استادش شيخ مفيد (متوفى ١٠٤) است، واز اين كتاب نيز دو نسخة كامل بسيار معتبر كه بر علماء بزرگ قراءت شده در كتابخانة سابق الذكر موجود است.

چهاره ـ کتابالاستبصار تألیف هموکه در آن حدیثهائی را گردآورده که ظاهراً با هم تعارض دارند ، از این کتاب هم نسخهٔ خوش خطی در کتابخانهٔ اهدائی نگارنده در دانشگاه موجود است. بقیهٔ حاشیه در صفحه بعد

بقیه حاشیه از صفحهٔ قبل

در برابر این چهار کتاب شیعه نزد اهل سنت صحیحهای ششگانه قرار دارد بدینگونه:

۱- صحیح بخاری (متونی ۲۰). ۲- صحیح مسلم نیشا بوری (متونی ۲۰۱) ۳- سنن این ماجه قزوینی (متونی ۲۷۰) ۱- سنن ایی داود سجستانی (متونی ۲۷۰) ۱- سنن اسائی (متونی ۳۰۳).

در عصر صفوی محمدون اربعهٔ متأخره جو امع کبار اربع متأخر را تألیف کردند بدین ترتیب:

اول: جو امع الكلم تأليف سيد محمد جزائرى معروف بسيد ميرزا، استاد شيخ حرعاملى ومرحوم مجلسى صاحب بحار اين كتاب چاپ نشده وقسمت اصول آن بخط مؤلف در كتابخانهٔ اهدائي نگارنده موجود است.

دوم: کتابالو افی تصنیف محمد بن مر تضی معروف بفیض (متوفی ۱۰۹۱) استاد مجلسی، از مجلدات این کتاب نسخ معتبری در کتابخانهٔ اهدائی مذکور موجود است، در این کتاب احادیث بر مبانی فلسفی و تحقیقی تفسیر شده، و از اینرو کتاب و مؤلف آن بی مانند است.

سوم: وسائل الشيعه تأليف شيخ محمد بن الحسن الحرره (متونى ١١١٠).

چهارم: بحار الانو ارتألیف سرحوم محمد باقر مجلسی (متوفی ۱۱۱۱) نسخهٔ خطی این کتاب در بیش از چهل مجلد در کتابخانهٔ اهدائی نگارنده سوجود است ، که چندین سجلدآن باخط سؤلف است و یا برخود اوخوانده شده، واجازهٔ روایت بخط سؤلف است.

مؤلفان این کتابهای چهارگانه حدیثها را از سنابع سعتبر گوناگون گرد آورده ـ و سنظم کرده حدیثهای مشکل را بویژه در وافی و بحار توضیح دادهاند ، درهیچیک از این کتابها حتی یک سطر یافته نمی شود که سأخذ آن دانسته نشود، زیرا یا پس از سراجعه بمآخذ - وطرق روایت مؤلف درخاتمهٔ کتاب سأخذ حدیث بدست سی آید، سانند و سائل ؛ ویا هم آنجا که حدیث روایت شده سانند و افی د و بحار .

از این چهارکتاب بحار الانو ار گسترده تر ـ جامعتر ـ و مهمترست ، شگفت بعد بقیهٔ حاشیه در صفحهٔ بعد

بقیهٔ حاشیه از صفحهٔ قبل

اینجاست که در آنزمان که این کتاب نگاشته سی شده قر آن کر یه و کتابها همه خطی بوده ، \_ وهیچیک کشف المطالب وفهرست نداشته ، بااین حال سؤلف درهرباب نخست آیات قرآنی مربوط را از حافظهٔ خود گرد سیآورد ، سپس هر کجا حدیثی پیرامون یکیاز آن آیات دیده فراهم آورده ، ۔ سپس حدیثهای آن باب را منظماً یکی پس از دیگری روایت می کند ، ـ و با سعهٔ اطلاع ـ و احاطهٔ بی مانند که ویژهٔ خود اوست ، هرحدیثی که می آورد آگاه است که مانند این حدیث در کدام کتاب ـ و باچه سندی روایت شده ؛ پس اگر حدیث دردو کتاب هیچگونه اختلاف ندارد آنرا از مأخذ معتبرتر می آورد وسیس سی گوید « در فلان کتاب هم مانند این حدیث هست»؛ و اگر دو حدیث مختلفاست ـ این اختلاف اگر در سندامت آن سندرا می آورد. وگوید: این حدیث در فلان کتاب بچنین سندی هم روایت شده ، و اگر سند یکی است ـ و اختلاف در متن است پس از آنکه گفت « در فلان کتاب هم مانند این هست» گوید « حزاینکه متن حدیث در آنجا چنین جمله ـ یا چنین کلمهای کم یا افزون دارد » آنگاه قضاوت سی کند ، ـ و بسیاری از حدیثها با **سندهای گوناگون، ـ و باستنهای سختلف، درکتب پیشینیان روایت شده که این بزرگوار** بی اینکه همهٔ آنها را بیاورد تا یک حدیث چندین بار تکرار شود همهٔ اختلافهای آنها را بدقت بررسی کرده، و پس از مقابلهٔ کاسل سوارد اختلافرا نشان داده ـ ودر بارهٔ آنها نظر دادهاست، که گویا همهٔ آن کتابها را بچشم دیده و موارد اختلاف آنها را خود بیرون آوردهایم. اهل فن سیدانند که باوجود اینکه سراجعامروز ما نوعاً کتابهای چاپیوغالباً دارای فهرست کامل است، بازیک صفحهٔ کار مجلسی ازچندین برابر مقابله ـ و تصحیح و تحقیق یک صفحه کتاب دشوارترست،ودر مورد کتاب بزرگی مانند بحار چنین کاری حز از راه کراست سیسر نیست ، و حقاً کار مرحوم **مجلسی** هرخردمند تیزهوش بینائی را دچار حیرت سی کند.

پس بیجهت نیست ـ که بزرگترین نقیه ـ وحقوقدان بی سانند سرحوم صاحب جو اهر در سوردی از کتاب جواهر گوید: « حجةانه علی الخلق سولانا محمد باقر المجلسی اعلی الله سقاسه» البته صاحب جو اهر که خود از بزرگترین سفاخر اسلام است ارزش کار مجلسی را از هر کسی بهتر سی شناسد رضوان الله علیهما ورفع مقاسهما.

بقیهٔ حاشیه در صفحهٔ بعد

درصورتی که تألیفات فقهی \_ و کلامی شیعه چند ده برابراین است، زیراشماره تألیفهای مؤلقان اصول چهار صدگانه چندین برابر آن اصول است ، \_ و کتابهائی که مؤلقان دیگرشیعه نگاشته اند چندین ده برابر تألیفات صاحبان اصول است. این که گفتیم تنها درباره دانشمندان شیعه دوازده امامی است ، اما اگر فرقه های دیگر مسلمانانرا براینان بیفزائیم شماره تألیفات کلامی \_ و فقهی تا زمان تألیف فهرست ابن الندیم \_ از همه فهرست او که هشت هزار و اندی کتاب است درمی گذرد. نمی دانم از همین کتابهای معمولی که بدست مانده و چاپی و در دسترس است مانند کتاب الیاقوت نوبختی \_ و اعتقادات صدوق و اصول کافی ـ و نکت اعتقادیه مفید ـ و مقالات ابوالحسن اشعری ـ و مجلد خلق القر آن عبد الجبار، چه مطالبی می توان نشان داد که از ارسطو گرفته شده است.

بقية حاشيه از صفحة قبل

در کتاب بحار اگرگاهی حدیث ضعیفی دیده می شود ـ سببش اینست که این کتاب برای اهل فن نگاشته شده ، و آنان می دانند که حدیث ضعیف هم در جای خود بکار می آید ، چنانکه این ضعیف در پاسخ سؤال راجع بمناجات الهیات که درسه سال پیش سنتشر شده این سطلب را روشن کرده است. اما در کتابهای فارسی مجلسی سعتبر ترین احادیث برگزیده شده است، نیز برای سه تای از جو امع کبار متأخر محدثان متأخر سستدرك نگاشته ـ و حدیثهائی را که از مؤلف فوت شده در مستدرك آورده اند.

۱- **مستدرك الوسائل** تألیف سرحوم حاج میرزا حسین نوری که در سه جلد بزرگ چاپ شده است.

۲- مستدرك وافى تأليف نورالدبن برادر زادهٔ محقق فيض كه آن هم
 بهانند خود وافى ؛ ۱ مجلداست وازنسخهٔ خط مؤلف يك جلد دركتابخانهٔ اهدائى نگارنده
 موجوداست ـ و نسخهٔ اصل هشت جلد ديگر آنرا هم ديدهام .

۳- مستدرك بحار الانوار تأليف سرحوم مير زا محمد نهر اني كه ساكن سادراء و از دوستان بسيار عزيز نگارنده بود رضوان الله عليه و اين كتاب در حدود پنجاه سجلد است كه پاره مجلدات آنرا نزد آن سرحوم ديده ام.

شگفتا نخستین تفسیر را عبدالله عباس املاء کرد ، نحو را ابوالاسود دئلی بر اهنمائی امیرالمؤمنین علی علیه السلام تدوین کرد ، نخستین کتاب لغت را خلیل بن احمد تألیف کرد ، ـ و همو دانش عروض را بوجود آورد. و همچنین است حال علوم اسلامی دیگر. مسلمانانی که کتاب قانونی ازیونانی ـ یاقبطی ترجمه نکر دند ـ تا هنگام تدوین حقوق اسلامی از آن بهرمند شوند ، ـ چگونه دراصول دین ـ و حقوق اسلامی با وجود این که گذشتن از مرز قرآن ـ و حدیث را روا نمی دانستنداز بیگانگان استفاده کرده اند ؟!

همچنانکه هرگاه واژه های زبانی را با لغات زبانی دیگر بسنجند بی گمان درهردو زبان کلماتی همانندهم یافته می شود، اگر شعرها ـ سخنان کوتاه ـ اندرزها واندیشه های دوملت را هم باهم برابر کنند بی شک درمیان آنها ـ لغتها ـ وسخنان اندرزها ـ شعرها ـ واندیشه های مشابه می پیداخواهد شد ـ ونمی توانیم بمجرداین مشابهت گوئیم : یکی از دوملت اندرزیا شعریا اندیشه دیگری را ربوده است ، مگراینکه قرائن دیگری بدرستی این فرض گواهی دهد.

و نیز در صفحهٔ (۲۲۳) گوید :«در تمام آن دوره (دورهٔ اموییّان) اینگونه مسائل (یعنی : مسائل ِ فلسفی و کلامی) و تحقیقات مورد توجّه اعراب نبوده است»

پاسخ ایراد کتاب انتقال علوم یونانی باسلام

نگارنده گوید: گواه درستی این سخن است اینکه در زمان عمر بن عبدالعزیز (۲۹–۱۰۱) کتاب پزشکی که پیش از او بعربی ترجمه شده ونزد او بود، از وی خواستند، وی تاچهل روز در دادن آن تردید داشت. تا استخاره کرد، و آنرا بدسترس مردم گذاشت که از آن استفاده کنند (۱) بنابر این که حتی در خواندن کتاب پزشکی هم تردید می شده است، چگونه مطالب حقوقی و علم کلام از کتابهائی که بزبان یونانی بوده استفاده شده است.

۱- آداب اللغة \_ جرجى زيدان \_ ج ١ ص ٢٢٩

امیّا آنچه در کتاب انتقال علوم یونانی بعالم اسلام پیرامون صفات واجب تعالی یادکرده ـ و بنقل از متکلمان گوید: « نمی دانیم که ( صفات ) درمورد خدا متضمیّن چه معنائی هستند » این سخن نه با گفته اشعری درست می آید ـ و نه باسخن معتزلی ؛ چه :

اشاعره صفت را زائد برذات ـ وقدیم میدانند ، واز اینرو بقدماء ثمانیه قائلند.وگویند ممتنع ذوات قدیم است ـ نه صفتهائی که قدیم باشند . یا گویند : این صفات نه خود اوست و نه جز او.

معتزله: ذات را نایب صفات دانند، ـ جنانکه کاری که از صفات آید از دات بسیط یگانه مترتب شود که خُد الفایات و آثر که المبادی .

ولی این سخن باگفته مولانا رجبعلی تبریزی وشاگردان مکتب او مانند: عباس مولوی میرزا رفیع و قاضی سعید قمی که آثارشان در کتابخانه اهدائی نگارنده در دانشگاه موجود است درست می آید ؛ چه این گروه گویند: موجود میان ممکنات مشترك معنوی است ، ولی مشترك لفظی است میان واجب و ممکن. پس موضوع فلسفه و اولی که موجود بماهو موجود است واجب الوجود را فرا نمی گیرد ، و همچنین است صفات دیگری که برواجب الوجود اطلاق می کنیم ، چه صفاتی که هم واجب را بآنهاموصوف می کنیم - وهم ممکن را همه آن صفات بمانند صفت موجود مشترك لفظی اند میان واجب - و ممکن ، گرچه میان ممکنات مشترك معنوی باشند، مانند: عالم - و قادر - و امثال اینها ، پس گویا بهمین قول اشاره است این بیت منظومه مرحوم سبز واری که گوید:

وَإِنَّ كُلًّا آيَةُ ٱلْجَلِيلِ وَخَصْمُنا قَدْ قَالَ بِالتَّعْطِيلِ

توضیح اینکه گاهی شرح و تفسیر برتر از متن است

این گرفتاران جهل مرکتب که چنین می پندارند که جز تفسیر گفتار ارسطو کاری نکرده ایم متون کتابهای ایرانی ـ واسلامی را نخوانده و اگر اندکی خوانده اند نفهمیده اند ، و معنی ـ

و ارزش ترجمه ـ و تفسیر راهم در نیافته اند؛ ـ زیرا اگر معنی تفسیر ـ و توضیح را مین میدانستند ـ دانسته بودند که ارزش شرح ـ و تفسیر درست کمتر از متن نیست ، ـ بسا شرح ـ و متن که هر دو از یک مصنف است مانند : شرح در ایة الحدیث شهید اول ـ و شرح رباعیّات ملاجلال دوانی ـ و شرح منظومه سبزواری ـ و شرح مقاصد ملاسعد تفتازانی؛ و گاهی گرچه شرح ومتن از دو مؤلّف است، ولی شرح خود بمنزله متنی است که بر آن شروح ـ و حواشی فراوان نوشته اند، و ارزش این شرح کم از متن نیست مانند: شرح لمعة ـ و مطول که هر دو کتاب درسی را ثج است.

و بسا شرح ـ وشارح که بدرجات ازمتن\_ وماتنبرتر\_وباارزشتر\_ ومهمتر\_

وسودمندترست؛ مانند: شرح ملا صدرا بر هدایه اثیر الدین ابهری، و ماننددوشر رضی استرابادی بر دو کتاب کافیه و شافیه ابن حاجب، و جواهر الکلام شیخ حسن صاحب جواهر برشر ایع محقق اول، و تاج العروس زبیدی در شرح قاموس فیروز آبادی، و تهذیب الاحکام شیخ طوسی، که شرح مقنعه مفید است و غیرها، که بلاشک هریک از این شارحان بر تر از ما تن ، و هریک از این شرحها آن چنان مهم است که در رشته خود تألیفی جدا گانه و از اهم منابع آن رشته بشمار می آید و ارزش علمی و فنی آنها را نمی توان بامتن بر ابر کرد.

از صلاح الدین خلیل بن ایبک الصفدی پرسیدند معنی این بیت مجنون چیست ؟

### أُصَلِّى وَمَا أَدْرِى إِذَا مَا ذَكَرْتُهَا

## أَ إِثْنَيْنِ صَلَّيْتُ ٱلضُّحَى أَمْ ثَمَانِيَا

نماز میخوانم و آنگاه که بیادم می آید که در نمازم نمی دانم که آیادور کعت خوانده ام ـ یاهشت رکعت،وشک میان دور کعت وهشت رکعت چگونه مناسب است ؟ و چه معنی دارد؟! وی درپاسخ گفت او هنگامی که بنماز می ایستد رکعتهای نمازر ا باانگشتان خویش می شمرد، پس برای هریک شرکعت که می خواندیک انگشت را می بندد، و مثلا و قتی که دور کعت نماز خوانده دوانگشتش بسته است، ناگهان شک می کند که آیا بشماره هشت انگشت باز از رکعتهای نماز خوانده ـ یا بعدد دوانگشت بسته ، بدیهی است که این تفسیر نمودار هوشی تیز و سرشتی نیکو و ذوقی سرشار و ذهنی تند است که چه بسا خود شاعر هم از چنین معنی لطیفی غفلت داشته است.

اما علوم عقلی یعنی: منطق ـ پزشکی ـ بخشهای دیگر طبیعیات، ـ ریاضیات ـ اللهیات، آغاز پیدایش این دانشها معلوم نیست، اگر چنانکه فلاسفه گویند جهان قدیم باشد

علوم عقلی درهرملتی کمابیش یافته میشود

پس این علوم نیز قدیم است، واگر حادث باشد. چنانکه متکلتمان گویند، بگفته کسانی که گویند جهانرا مبدئیست پس این دانشها از آنمبد، بمردم الهام شده است<sup>(۱)</sup> و نیز چنانکه برخی گفته اند هیرمیش که از پیغامبران پیشین بوده و در قر آن کریم و نیز چنانکه برخی گفته اند و یاد می شود از مصر برخاسته و پزشکی و فلسفه را او آورده است. بعضی معتقدند که مردم از روی اندیشه و آزمایش علوم و وصنایع را پیدا کرده اند.

۱- این عقیدهٔ بقراط و جالینوس است. ابن ابی اصیبعه در مقدسهٔ کتاب خود بنقل از ابن مطران بر این مطلب دلیل آورده است.

بهرحال در پیدا کردن این علوم برخیچینیانرا مقدّم میدانند ـ و برخی کلدانیانرا \_ وبعضی ساحران پمنی را \_ و گروهی ساحران بابل \_ وفارس را، پیچیی بن عدى گويد علم ازهند بيونان رفتهاست. وبعقيده نگارنده هيچيك ازاين آراء با اینکه الهام وتوفیق ا لهی هم یار\_ ومددکار پژوهندگان این دانشها بوده ناسازگار نیست، و همهٔ این سخنان درست است، زیر ااین دانشها چیزی نیست که مخصوص ملتی باشدبلكه همچنانكه در هرسرزميني كالاهائي وصنايعي يافته مي شود كه درسر زمين ديگر نیست، در هرملتی هم مردمان هوشیار ـ و هوشمندی پیدامی شوند، و این علوم نتیجهٔ عقل وانديشه وآزمايش وهوش است، پس همهٔ ملتها كمابيش از نور دانش بهرمند بوده اند، ـ همچنانکهباوجود اینکهتازیاندرتاریکیجهل فرورفتهاز نعمت تمدّن بیبهرهبودند، باز در گوشهو کنارحجاز دانشمندانی یافتهی شدندمانند **و رقة بن نوفل وقُس بن ساعده** ً ا**یادی** و **حارثبن کلدة** که پزشکیرا درایران آموخته بود، وپسرش ن**ضربن حارث** كه گرچه پسرخالهٔ پيغمبراكرم صلّى الله عليه و آله وسلّم بود ـ ولي چون از بني ثقيف بود ـ وآنان با بنو امیته هم پیمـان بودند ، با حضرت دشمنی می ورزید .

و همچنانکه بازرگانان هرکشوری کالاهای کشورهای دیگر را بکشور خویش می آورند ملتهائی که براه پیش رفت و تمدّن افتاده اند نیز علوم را از زبانهای دیگر بزبان خویش نقل می کنند ، ولی کالای دانش در ملتهای پیشرفته کاملتر و پسندیده تر و فراوانترست ، \_ از اینرو از زبان آنان بیشتر ترجمه می شود ، چنانکه گویند :

در روزگارضحاك دانش درایران رائج شدهبود اسكندر كه تمدنایرانپیشازاسلام براین كشور دست یافت كتابهای دین مجوس و آثارعلمی راكه دربناها وسنگهاوچوبها نوشتهبودندازمیان برد،وآنچه پارسیاندردواوین–و

گنجینهها در شهر استخو گرد آورده بودند از پارسی برومی و قبطی ترجمه کرده اصل پارسی آنهارا نابود ساخت ، و کتابها \_ ودانشمندانرا بمصر فرستاد. تعدادی کتــابکه در روزگار **زردشت و جاماسب** نگـاشته بودند در ناحمهٔ هندوچین از دستبرد حوادث برکنارماند ، ـکه چون **اردشیر پاپکان(متوفتیٰ ۲٤۱\_م)**کشوررا بسامان آورد بهندوچین\_و روم فرستاده باقیماندهٔ کتابها را فراهم آورد ، وآنچه اسكندر برده بود استنساخ كرد، يس ازوى ظاهراً يسرش شاپوراول (متوفى ٢٧٢م) **گندیشاپور** را تأسیس کرد ، وی بیشتر کتابهای یونانی ـ وهندی را که در پزشکی و نجوم ـ وفلسفه بود بيهلوي ترجمه كرد او تيادورس صاحب كناش تيادورس که بعداً بعربی ترجمه شد درزمان **شاپور** میزیستهاست<sup>۲</sup>. درروزگار **انوشیروان** (۵۳۱–۵۷۸–م) دامنهٔ دانش و دانش پژوهی گستر ده تر شد، چه وی درجوانی دانش وفلسفه آموخته \_ و باسخنان افلاطون و ارسطو چنان آشنا شده بو دکه یونانیانی که باوی مینشستند چنین میبنداشتند که او از شاگر دان **افلاطون** است، در زمان وی بیشتر آثار **افلاطون** و ارسطو ازیونانی و پارهٔ کتابها از زبان سانسگریت بیارسی ترجمه و زيج شهريار تأليف شد ، كتاب الوجوه والحدود تأليف تنكلوشاالبايلي درزمان ضحّاك تألیف شده كه بعدها از پارسی بتازی نقل شد، و در قرن ششم امامفخررازی منتخب آنرا نگاشت کلیله و دمنه تألیف ـ یااز هندی ترجمه شد؛ چه برخی گویند تألیفایرانیاناست، و بعضی گوینداز هندی بپارسی ترجمه شده، و همچنین سندبادنامه

۱- ایران شهر چاپ یونسکو تهران ۱۳۶۲ج۱صه ۲۹-۹۹ سه انتقال علوم یونانی چاپ دانشگاه تهران از محل هدیه آقای دکتر مهدوی۲ ۱۳۴ص ۲۹

۲- الفهرست چاپ مصر ، ص۲۲۲ - اخبار الحکماء قفطی چاپ لیپزیک ۱۹۰۳ ص۱۰۱ - ۲۹۱ - ۲۹۳

٣-آداب اللغة العربية ـ تأليف جرجي زيدان ، چاپ دوم سصر ١٩٢٤ ج٢ص٢٩

که اینهم بمانند کلیله ودمنه اختلافیست ، بعضی کویند تألیف بزرگمهرست ا پسازفتح ایران، ابنمقفتع (متوفی۱۶۳ه) کلیلهودمنه و خداینامه و پاره کتابهای پزشکی ومنطق را از پارسی بتازی ترجمه کرد، و زیج شهریار را علی بنزیاد.

درایران باستان یک دانشگاه درریشهر و دانشگاه و کتابخانه بزرگی هم در شیز (یاسینیز ـ یاشینیز) ـ در کنار خلیج فارس ـ و در استان ار جان بوده، ولی مهمترین دانشگاه در گندیشاپور بوده است که دارای دانشکده پزشکی ـ و بیمارستان و دانشکده ای برای نجوم ـ و رصدخانه ای بوده که ستارگانرا رصد می کردند، و تا چند قرن پس از فتح ایران نیز کار می کرد، و برخی اصطلاحهای فارسی مانند هزارات ـ و کشورات ( ـ ممالک ) از آن زمان در کتابهای نجومی باقی مانده است، و نیز درمتون کتابهای علمی ـ و اخلاقی ـ و نجومی ما از بزرگمهر سخنان بسیار آمده است.

گفتار ابن خلدون دربارهٔ پیدایش علوم دراسلام

ابن خلدون در فصل نوزدهم مقدّمهٔ تاریخ خود گوید : در ادوار تاریخی که ما آگهی داریم بیش از هر ملّتی فارس و روم بدانشها توجّه داشتند، و بازامردانش

نزد آنان رائیج بود ، زیرا کشورشان آباد ـ و پیش از اسلام دولت ـ وسلطنت از آن آنها بود ، وشهرها ـ و گوشه کنار کشور از این علوم مالامال بود ، امّا فرس علوم عقلی پیش آنان شأنی بزرگ و دامنه ای گستر ده داشت ، چه کشوری پیوسته و دولتی گران سنگ داشتند ، و گویند علوم عقلی از فارس بیونان رفت . آنگاه که اسکندر ، دارا را کشت ، وبر کتابهای آنها دست یافت ، ولی مسلمانان چون شهرهای

٤ ـ حواشى سرحوم قزوينى برچهارسقاله چاپليدن١٣٢٧ ص ١٧٥ ـ ١٧٦ والفهرست چاپ اروپا ، ص ٤٠٠ ـ ٣٠٠

۲\_ انتقال علوم یونانی به اسلام ص ۲۰–۱۳

فارس را گشودند از کتابها ـ وصحیفههای دانش آنان آن قدر بدست آوردند که بشمارش درنیاید، پس سعد وقاص بعمربن خطاب دربارهٔ آنها نامه نوشت، ودر باره کتابها و اینکه آنهارا برای مسلمانان نگهدارد اجازه خواست عمر پاسخ داد که آنهارا در آب افکنید ، چه اگر این کتابها هدایت کننده باشنـد خداوند مارا برهبری کننده تر از آنها رهنمونی کرده ، و اگر گمراه کننده باشند کتاب خدا مارا ازآنها بى نياز كرده است . پس كتابهارا يادرآبريختند يادرآتش. وعلوم پارسيان باآن کتابها از دست رفت ، وچیزی از آنها بدست ما نرسید . نگارنده گوید : این پاسخ عمـر عیناً همانست که عمـرو عاص هم پساز فتح اسکندریّه در باره ٔ کتابخانههای آن از عمر دریافت و اجراکرد، وشاید مصلحت هم همین بود که آثار تمدّن پیشینرا نابودکنند تابتوانند مسلمانانرا به پیریزی تمدّنجدید اسلامی ونشر تألیف بزبان تازی وادارند ، وگرنه درآنزمان تازیان آمادهٔ بهرمندی ازاین کتابها نبودند ، واین کتابهاکه نشانه ٔ تمدّنی بس عظیم بود مردمرا از بنیانگذاری تمدّن اسلامی بازمیداشت ، ومانع پیشرفت اسلام وگسترش زبان تازی میبود .

و باز درفصل چهل و سوّم گوید: دراینکه بیشتر دانشمندان اسلام عجم بودند و درعرب دانشمندی نبود — نه درعلوم شرعی — ونه دردانشهای عقلی جز درموارد نادری . . . . و نیز گوید: محدّثان بیشترشان و علمای اصول فقه همگی عجم اند ، و همچنین است علم کلام ، و بیشتر مفستران . و بپا نخاست برای حفظ و تدوین دانش مگر عجمان ، و آشکار شد درستی گفتار پیغمبر صلّی الله علیه و آله و وسلّم که فرمود اگر دانش بکناره های آسمان بیاویز دگروهی از مردم فارس آنرا بدست آورند ، و سبب اینکه دانشمندان همگی یا بیشترشان عجم اند همانست که ما پیدا کردیم . واما دانشهای عقلی در اسلام پدید نیامد مگر پس از آنکه دانشمندان و مؤلّفان آن شناخته شدند ، و همه ٔ دانشها بمانند صناعتی استوار شد ، و ویژه ٔ ایرانیان گردید انتهی .

درعصر اموی بنقل کتابها توجه نشدهاست

درتاریخ میخوانیم که خالد بن یزید (متوفتی ۸۵) نخستین کسی است که بوسیلهٔ یکنفر راهب کتاب صنعت و نجوم از یونانی – و قبطی بتازی ترجمه کرد ؛ و در عصر اموی (۲۳ – ۱۳۲) یک کتاب پزشکی – ونامه های ارسطو باسکندر

نیز ترجمه شده ، ولی ازاینها چیزی بدست نیست .

پس آنچه مسلّماست اینست که از اوائل قرن دوّم هجری که کم کم دانشمندانایرانی نخست از گندیشاپور\_ وسپس ازشهرهای دیگر ایران بویژه ازمرو بدارالخلافه رو آوردند ، ترجمه کتابها ازیونانی \_ وقبطی \_ وسریانی \_ وفارسی \_ بعربی آغاز شد .

#### توضيح اينكه :

تا سپری شدن دولت اموی حکومت اشتغال بدانشهای عقلی را روا نمیدانست ، ازینروگروهی که شایستگی دانشپژوهی داشتند تنها بپیداکردن وپیش بردن علوم ِ اسلامی ـ وادبی سرگرم شده بودند .

> درعصر عبّاسی جنبش بسوی علوم عقلی آغاز شد

باافتادن خلافت بدست بنی عبّاس مانع پژوهش علوم عقلی برداشتهشد ، \_ ودولت بزرگ اسلام که پساز اندك روزگاری نسبه آرامشی پدید آورد \_ دریافت که موسم آنست که فرهنگ \_ و تمدّن نوین اسلام درجهت دانشهای عقلی صرف

هم پسیریزی شود ، ولی پیشینهٔ فرهنگی تازی ارزشی نداشت ، ـ تازیان ازسابقهٔ فرهنگی شایسته تهی دست بودند ، سلطنت کشور پهناوری بدست آورده بودند ، بیشتر بدنبال مقامهای دولتی میرفتند ، ـ بادانش چندان سروکاری نداشتند .

دولت شاهنشاهی ایران که پشتیبان دانش ـ و دانشگاهها بود بدست تازیان واژگونشده ، درایران پناهگاه استواری نمانده بود ـ که دانش و فرهنگ رانگهدارد ، و دانشمند انرایاری کند ـ

دانشمندان ایرانی ببغداد کوچ کردند که پراکنده نشوند ، کم کم پزشکان \_ مهندسان \_ و فیلسوفان ایرانی متفرق شدند ، \_ و بیشترشان ببغداد که بگندیشاپور (یعنی مهمترین کانون علمی) نزدیک بود کوچ کردند . \_ بویژه که خاندان برمکیان عبّاسیانرا در رسیدن بپایگاه خلافت کمک کرده \_ در دربار خلفای عبّاسی اعتبار ونفوذی بسزا داشتند .

سلسله جنبان نهضت سلسله جنبان نهضت (۱۳۲ ۱۳۳) بود، چوننوبتخلافت بمنصور (۱۳۳ ۱۳۸) علمی برمکیان بودند (۱۳۳ ۱۳۸) بین النهرین کرد، هارون (۱۷۰ – ۱۹۳) ـ رسید اورا والی بین النهرین کرد، هارون (۱۷۰ – ۱۹۳) ـ

که بخلافت نشست پرورشیافته ٔیحیبی (متوفّی ۱۹۰) یسر خالد بود، پسیحیبی۔ و پساز او پسرش جعفر (متوفتی ۱۸۷) را بوزارت دربار خویش منصوب کرد . برمکیان درمرو که بو دند – آنجادامنهٔ دانش گستر دهبو د، وازینر و برخی از نخستین مترجمان كتابهاي نجومي از مرو برخاستند ، آقای أُلیری گوید : خراسان راهی بودهاست که از آن علـوم ستاره شناسی و ریاضیات ببغداد میرسیده ۱، و خانوادهٔ برمکی مردمی هوشیار ــ مردمدار ــ دانشمند ــ ودانش پر ور بودند ، بفرهنگ ــ وفرهنگی دلبستگی فراوان داشتند ، از پنرو کوشیدند ـ تا دستگاه خلافت را باجنبش علمی آشنا وعلاقمند کرده ـ خلفارا برآن داشتند که در راه نقل کتابها بزبان تازی اقدام جدّی کنند ، سرانجام زمینهٔ کار\_ وکوششی فراهم آمده بود \_ که بدانستن زبان ـ و آگهی از علـوم عقـلی بستگی داشت ، و دراین کار دانشمندان ایرانی بسی رقیب بودند ، و یکی پس از دیگری ببغداد رو آوردند ـ و باندك زمانی بجای گندیشاپور بغداد میدان پژوهش ـ ومسابقهٔ علمی شد . ازنخستین کسانی که بدار\_ الخلافه آمدند.

یکی یوحنیّا بن ماسویهٔ (متوفیّی ۲۶۳) است که ابنالندیم ٔ ۱۹ جلد از

١- انتقال علوم يوناني ياسلام ؛ ص ١٣٥- ٢٤٣. ٢- الفهرست چاپ مصر ٢١١- ٤١٢.

تألیفات اورا فهرست کرده ـ وابن ابنی اصیبعه ا ۶۶ جلد،بقول ماکس مایر هوف وی در اوّل قرن سوّم ببغداد آمد ۲.

دیگری (رئیس دانشگاه گندیشاپور) جرجیس بن بختیشوع (متوفی ۱۵۲) پدر خاندان بختیشوع ، ومؤلّف کنّاش بزرگی که حنین بن اسحق آنرا (از سریانی) بعربی ترجمه کرد<sup>۳</sup> ، خاندان بختیشوع تا مدّت سه قرن نزد خلفا گرامی بودند ، واو برای معالجه منصور (۱۳۹–۱۵۸) ببغداد آمده ـ وهم آنجاماندگار ـ و پزشک دربار شد .

ودیگر نوبخت (متوفقی ۱۶۱) پدر خاندان نوبختی که بدارالخلافه آمده مسلمان شد.

ودیگر ماشاءالله اثردی یهودیمروی (متوفتی ۲۰۵ یا۲۰۰)راکه کتابهائی درنجوم ـ وریاضیات نگاشته بود، ـ و بیشاز بیست تألیف اورا ابن ندیم فهرست کرده ° ببغداد دعوت کردند .

ودیگر سهل بن ربّن طبری نخستین مترجم اصول اقلیدس (حدود ۱۸۳) ومؤلّف کتاب فردوس الحکمه واستاد رازی<sup>۳</sup>.

الحكماء قفطى المناء طبع بيروت ص١٢٣ - ١٣٧ ، ونيز نگاه كنيد باخبار الحكماء قفطى چاپ اروپا ص١٣٠ - ٣٩١ .

٢ ـ التراث اليوناني ص ٦ ه - ٧ ه .

٣ ـ اخبار الحكماء قفطي چاپ اروپا ص٥٥١ - ١٦٠ عيون الانباء ج٢ص٧٧ - ١٠٠

۱۳۱۱ و رجوع کنید بکتاب خاندان
 ۱۳۱۱ و رجوع کنید بکتاب خاندان
 ۱۳۱۱ و بختی تألیف عباس اقبال استاد دانشگاه چاپ طهران ۱۳۱۱ .

ه ـ الفهرست چاپ سصر ص٢٨٢٠.

۲ ـ مقدمهٔ فردوس الحكمه چاپ برلن ۱۹۲۸ ـ والتراث اليوناني ترجمهٔ عبدالرحمن بدوی چاپ مصر ۱۹۲۰ - ۱۹۲۸ وفهرست ابن النديم چاپ مصر ص۳۸۲ - ۱۹۲۸ .

و ابن مقفّع (مقتول در ۱۳۹) که برخی کتب ارسطو ـ وکلیله و دمنه را ترجمه کرد ، وآثار گرانبهائی ازخود بیادگارگذاشت .

دیگر بطریق است که در زمان منصور کتابهای زیادی از تألیفات بقراط ـ وجالینوس بتازی ترجمه کرد ، وهمچنین کتاب بطلمیوسر ۲۰.

دیگر سلام الابرشاست که سماع طبیعی را در روزگار برمکیان بتازی نقل کرد".

چنانکه پیش ازین گفتیم در رصدخانه های ایران رصدهائی بدست ایرانیان انجام می شده ، پس برای اینکه بیابند که این رصدها چگونه انجام ـ وثبت می شده ـ سند هندر اکه نخستین

نقل کتابهای ریاضی بتازی

کتاب نجوم است ابر اهیم فزاری ٔ از دوستان منصور ـ و یعقوب بن طارق صاحب تألیفات در نجوم ظاهر اً از زبان پهلوی بتازی ترجمه کردند ، ـ چه این کتاب پیش ازین در گندیشاپور بکار می بود . بعدها خوارزمی ٔ که آقای اُلیری ٔ درباره ٔ او گوید : «بی شک نخستین ریاضی دانان اسلامی همچون خوارزمی چیزهائی می دانستند که یونانیان قدیم از آنها آگاه نبودند » این کتاب را پایه ٔ جدولهای نجومی خویش قرارداد ، وسپس برای دریافتن مطالب سند هند پیش از سال (۱۸۷) باشاره ٔ

۱ - برای ترجمهٔ حیات ابن مقفع نگاه کنید بترجمهٔ عربی مقالهٔ پول کروس بقام عبدالرحمن بدوی در کتاب التراث الیونانی ص۱۰۱ تا ۱۲۰. و مقدسة الادب الوجیز چاپ مصر ۱۳۶۱، و کتاب جداگانهٔ دیگری تألیف آقای غفرانی چاپ مصر ۱۳۶۲.

٢ - عيون الانباء چاپ بيروت ص ١٧٤ ، ـ الفهرست چاپ سصر ص ٣٨١ .

٣ ـ الفهرست چاپ مصر ص ٢٤١.

۱۰ ابن الندیم پنج کتاب از تألیف فزاری یاد کرده است ـ الفهرست ص ۳۸۱ .

ه - ابن نديم ه كتاب از تأليف خوارزسي را ذكر كرده است - الفهرست ص ٣٨٣.

٦ ـ انتقال علم يوناني ض٠ ٢٤ .

جعفر برمکی کتاب مجسطی بطلمیوس ـ واصول اقلیدس را سهل بنربن الطبری ترجمه کرد که بعدها حجاج بن مطر مجسطی را در زمان هارون یکبار ـ و در زمان مأمون بار دیگر اصلاح کرد ، و قسطابن لوقا اصول اقلیدس را ا

دانشمندان ایرانی \_ بویژه نسطوریان گندیشاپور در راه پیش بردن ِ جنبش علمی صمیمانه یار \_ و همدست برمکیان بودند، و هارون ِ بدسرشت گرچه در اثر سخن چینی بدخواهان ، امام هفتم ما حضرت موسی بن جعفر علیه السلام را زندانی کرده \_ و در زندان (بسال ۱۸۳) بردست علی بن شاهک ملعون شهید کرد ، و برمکیان را که سلسله جنبان ِ نیهضت علمی بودند از میان برد ، ولی او بدانشمندان ایرانی مهرمی و رزید، و در دانش پروری بر پیشینیان خود پیشی گرفت، \_ و بدستیاری یحیای برمکی بکسانی که کتاب ترجمه می کردند بسیار کمک می کرد ، و بروم فرستاد که نسخه های یونانی خریداری کرده ببغداد آوردند .

در زمان هارون منطق ـ وسپس فلسفه ٔ ارسطو بزبان تازی نقل شد .

مأمون علیه ما علیه در سال ۲۰۶ ببغداد آمد ، ـ و او در مرو پرورش یافته ، مادر ـ و همسرش هم ایرانی بودند ، مردی هوشیار ـ فاضل ـ و بخشنده بود .

بگفته ٔ ابن النَّديم شبـی **مأمون ارسطو** را بخواب ديده از او

جنبش علمی در زمان مأمون گسترش یافت

چیزهائی پرسید ـ و پاسخ شنید ، این خواب اورا شیفته آثار ارسطو ـ و یونانیان کرد ، ـ ازاینرو بپادشاه ِ روم نامه نوشته از او اجازه خواست ـ کهپارهای از تألیفهای فیلسوفان پیشین یونان را بدار البخلافه برد ، پادشاه گرچه نخست این خواهش را ناخوش داشت ، ولی چون با خلیفه مسلمانان لاف دوستی می زد سرانجام اجازه داد ، مأمون بی درنگ گروهی از جمله حج ج بن مطر ـ یحیی بن بطریق ـ یوحنابن داد ، مأمون بی درنگ گروهی از جمله حج ج بن مطر ـ یحیی بن بطریق ـ یوحنابن

١ ـ الفهرست ص ٣٧١ - ٧٣، ـ انتقال علم يوناني باسلام ص٣٣٨ - ٣٣٩ .

ماسویه را روانه روم کرد ، این گروه که از پیش با اندیشه های فلاسفه \_ و با تمدّن یونان آشنا بودند، \_ بهترین \_ وسودمندترین کتابهای دانشمندان یونانی را برگزیده با خود ببغداد ارمغان آوردند ، و نیز در همین هنگام حنین \_ و کسی دیگر بهزینه بنی موسی بکشور روم رفته کتابهای نفیس بسیار در رشته های گوناگون علوم بهمراه خود آوردند .

ثروتمندان با بذل مال در جنبش علمی سهیم وبنام نیکئجاویدانشدند

در آن روزگار جستجو بیدا کردن و ترجمه کتابهای علوم عقلی ویژه دربار خلافت نبود ، بلکه جنبش علمی اوج گرفته بود ، ثروتمندان دانش دوست دیگر هم باین کار دل بسته بر هم پیشی می گرفتند ، واز هرگونه بذل مال دریخ نداشتند ؛ در عیون الأنباء باب ناقلین کتب هجده نفر را شناسانده است

که اینان در راه نقل کتابهای یونانی بتازی مال فراوان بذل کردند .

از آنجمله است محمد بن عبد الملک الزیّبّات که او ماهی دو هزار دینار (برابر با یکهزار و پانصد مثقال معمولی طلای ناب) می داد که بنام او کتاب ترجمه می کردند.

واز آنجملهاست هشت نفر ازمشهور ترین پزشکان دانشمند مانند یوحنیّابن ماسویه ـ وفرزندان بختیشوع ـ و حبیش وجز اینها .

واز آنجملهاست بنو موسی که بگفته ٔ ابن ندیم ٔ ـ وابن ابی اصیبعه ٔ ماهی پانصد دینار ٔ بثابت ـ وحنین ـ وحبیش میدادند .

١ - ج٢ - ص ١٧٥ - ١٧٧ .

۲ ـ چاپ مصر ص ۲۰۰۰ .

۳ - چاپ بيروت ص۱٤٣.

٤ - درکتابانتقالعلوم یونانی باسلام ص ۲۰۸ نوشته است (حدود ۲۰۰ و ریال) و ندانستم چرا ، زیرا مقصود از دینار یقیناً دینار شرعی است که هجده نخود و برابر با سه ربع مثقال معمولی است، ـ زیرا مثقال معمولی ۲۶ نخود است .

ازاینجا دانسته می شود ـ که اگر دانشمندان پیشین ما تا توانستهاند در راه ِ پیش بردن دانش کوشیدهاند ، نیاکان ثروتمند ما هم ازبذل مال ِ فراوان درینراه دریغ نداشتهاند ـ تا نام نیک هردو گروه زینت بخش صفحات تاریخ ـ و مایهٔ سربلندی ما شدهاست .

مأمون در سال ۲۱۵ در بغداد برای ترجمه مدرسهای گشود بنام بیت الحکمة بریاست یوحنا بن ماسویه که مترجمان آن همه ایرانی بودند.

علوم عقلی ویژهٔ ایرانیان بود

دراین تاریخ دیگر دانش و تمد تن خود بخود پیش می رفت ، در تمد تن نیاز بپزشک \_ ومهندس \_ وعلوم عقلی طبیعی است ، ولی تازیان از این دانشها بهرهای نداشتند ، این علوم ویژهٔ ایرانیان بود که از دوران تمد تن کهنسال پیشین خود بارمغان آورده بودند . ازینروست که اگر کتاب یونانی می خواستند باید ایرانیان که بزبان ودانش یونانی آشنائی دارند بدست آرند ، واگر کتابها می باید ترجمه شود \_ ترجمه کار ایرانیان است، و اگر منصور در ۱۶۵ می خواست سنگ دارالخلافهٔ نو خود بغداد را کارگذارد ، ناچار بود این کاررا براهنمائی \_ و بانقشهٔ نوبخت \_ و ماشاءالله اثر دی مروی انجام دهد . واگر دربار عباسی بپزشک نیاز مند بود خاندان بختیشوع \_ اثر دی مروی انجام دهد . واگر دربار عباسی بپزشک نیاز مند بود خاندان بختیشوع \_ بندد باز این کار بدست خالد بن عبدالملک مرو الرودی \_ و سند بن علی \_ و چند بیند د باز این کار بدست خالد بن عبدالملک مرو الرودی \_ و سند بن علی \_ و چند ایرانی دیگر آغاز شد \_ گرچه کار بپایان نارسیده مأمون فوت کرد .

ماکس مایر هوف گوید ۱: «قرن سوّم حقّا عصرمترجمان بود ، این گروه همکی از مسیحیان بودند که بسریانی سخن میگفتند ، \_ وبرخی دریونانی \_ و پارسی چیره دست بو دند ».

١ - التراث اليوناني ص٧٥ - ٥٨ .

بگفته آقای آلیوی: «با این انقلاب که نخستین سرجنبان آن برمکیان بودند نفوذ ایرانیان در دستگاه خلفا افزون شد،ودولت تازی ـ و دین اسلام ـ و ادبیات عربی رنگ ایرانی پیدا کردا». و باز در همان کتاب گوید: «مأمون هواخواه ایران ـ وضد عرببود» آونیز ایرانیان غالباً بر آیینخود باقی مانده بودند، ومأمون مردی خردمند بود ، آنانرا حرمت می داشت، ازینرو برخی ظریفان بجای (امیرالمؤمنین) اورا (امیرالکافرین) خواندند. ولی حق اینست که مردم نیاز بوجود ایرانیان دانشمند را دریافته بودند، باور نداشتند که یکنفر تازی هم می تواند ازینگونه دانشهای عقلی بهره مند شود. ونیز در همان کتاب گوید: «نفوذایرانیان در دربار عباسیان اعراب را بدست فراموشی سپرد» و گواه این سخن او اینکه جاحظ در کتاب البخلاء گوید:

اسد بن جانی پزشکی دانشمند \_ و کارش کساد بود ، ازاو سبب پرسیدند، وی پاسخ داد که : او لا من مسلمانم ، ومردم می گویند مسلمان نمی تواند پزشک بشود . دوم : می باید نامم صلیب یایوحت \_ کنیه ام ابوعیسی \_ یا ابوز کریا باشد، \_ ولی نامم اسد \_ و کنیه ام ابوالحارث است . سوم : می باید بالا پوشم ابریشم سیاه \_ وزبانم زبان مردم گندیشا پور می بود، ولی بالا پوشم پنبه سفید \_ و زبانم عربی است. سپس جاحظ گوید :

پزشک تازی بی پرده می گوید که خریدار ندارد ، \_ مگر آنگاه که مسیحی \_\_\_\_\_\_ و دارای نام \_ و لهجه سریانی باشد \_ و ردای ابریشم که بر مسلمان پوشیدنش حراماست بپوشد \_ و در مدرسه سریانی پارسی درس گوید .

۱ ـ انتقال علوم يوناني باسلام ص ۱۸۹.

۲ ـ كتاب انتقال علموم يوناني باسلام ص۲۰۲۰ م - ص۲٤١.

٤ - چاپ مصر ١٣٢٣ - ص ٨٥ . - التراث اليوناني ض٧٥ .

کار ترجمه در عصر متوکل از نو براه افتاد

در دربار خلافت کار ترجمه که بروزگار مأمون بتندی پیش میرفت پساز مرگ او سست شده ـ تا بدانجا رسید که بیت الحکمه ـ که او بنیان نهاده بود ـ دچار تعطیل شد ؛ تا آنگاه که متوکل (۲۳۲ ـ ۲٤۷) بخلافت نشست ، متوکل

گرچه برخلاف مأمون ازدانش بهرهای نداشت ، ومردی ستمگر \_ و بدخو بود ، ولی بدانش دلبستگی داشت ، \_ ازینرو دوباره دارالحکمه را براه انداخت، وحنین را بریاست آن برگزید ، و در راه ترجمه کتاب بزبان تازی بخششها روا داشت ، و چون دوران کار آموزی سپری شده \_ و مترجمان آزموده شده بودند ، بهترین \_ و استوار ترین ترجمه ها در زمان او صورت گرفت .

همه کسانی که ازیونانی ـ و سریانی بعربی ترجمه می کردند کسانی که بتازی در ثبت ابن ندیم می کودند و چون از ۳۷نفری که ابن ابی ترجمه می کردند ترجمه می کردند استیعه در باب ناقلین صورت داده نامهای نه نفرشان در

فهرست ابن ندیم نیست ، پس مجموع مترجمان پنجاه و چهار نفر می شوند . و چون ابن ندیم بجز خاندان نوبختی پانزده نفر هم مترجمانی را نام برده که کتاب پارسی بتازی نقل می کرده اند ، پس از ثبت این دونفر نام ۲۹ نفر مترجم بدست می آید \_ درصورتی که ابن ندیم \_ و ابن ابی اصیبعه هردو گروهی از مترجمان نامی \_ و مهم مانند فارابی \_ کندی \_ و ثابت بن قرق را بشمار نیاورده اند ؛ زیرا یا در گزارش زندگی آنها کتابهائی را که ترجمه کرده اند نام برده اند ، ویاضمن فهرست کتابهائی که ترجمه شده است ، چه اگر آنها را هم بشمار می آوردند \_ شماره \* مترجمان بنزدیک یک یک مد نفر می رسید . ولی :

١ ـ انتقال علوم يوناني باسلام ص٢٦٣٠. التراث اليوناني ص٥٨ .

۲ \_ الفهرست چاپ مصر ص ۲۰ ۲ - ۳۲۲ .

٣ ـ عيون الانباء چاپ بيروت ج٢ ص١٧١ ـ ١٧٥ .

این مترجمان همه خوب ترجمه نکرده اند ، برخی مانند فیون جمان حمان که در یکی از دو زبان چیره دست نبودند ـ ترجمه آنها سست ـ و کمارزش است ، وبعضی مانند یوحنا بن البطریق ـ

ترجمهها ومترجمان یکسان نیستند

و ابن ناعمه گرچه در هردو زبان تسلّط داشته اند ـ ولی در رشته ای که کتاب ترجمه کرده اند ماهر نبوده اند ، ازینرو واژه بواژه ازیونانی بتازی برگردانده اند ، واین روش ناپسنداست ، چه بسیاری ازلغات یونانی ـ که در عربی مرادفی نداشته بحال خود گذارده اند ، ولی حنین ـ و پسرش اسحق ـ و خواهر زاده و حبیش ـ و فارابی ـ و ثابت بن قره ـ و قسطا بن لوقا معنی جمله بجمله مطابق در عربی برمی گرداندند ، چه الفاظ باهم مطابق باشد و چه مطابق نباشد ، این ترجمه هاست که بسیار درست ـ و روان ـ و بی نیاز از اصلاح است ا

قرن سوّم در واقع قرن ترجمه بوده ، و میبینیم این همه کتابهای علمی ـ که مسلمانان دریک قرن و اندی از زبانهای یونانی ـ و پارسی ـ وسریانی ـ وهندی بتازی ترجمه کردند ، رومیها یک چهارم آنرا نتوانستند در قرنهای طولانی ترجمه کنند .

چه کتابهائی ترجمه شد

آمار درست کتابهائی ـ که تاپایان این قرن ترجمه شده نیاز مند بداشتن وقت ، و افزار کاری بود که اکنون هیچیک برای نگارنده فراهم نیست، ازینرو بگفتهٔ جرجی زیدان در آداب

اللغه بسنده كردم ، وگفتار او درين باب چنين است :

«کتابهائی که درآن روزگار بتازی نقل شده بیشتر یونانی بوده، وشمارهٔ آنها ازچندصدمجلّد درمیگذرد ـکهازآنجملهاست ۸کتاب درفلسفه ـ وادب از افلاطون، و ۱۹کتاب درفلسفه از ارسطو، و در پزشکی دهکتاب از بقراط و ۶۸

١ - كشكول شيخ بهائي چاپ نجم الدوله ج٢ ص٢٠٨ .

کتاب از **جالینوس** ، وبیست و چند کتاب در ریاضی و نجوم از اقلیدس، ارشمیدس، آبلونیوس ، مانالاوس ، بطلمیوس ، ابرخس ، و دیوفنطس ، وجز اینها <sup>۱</sup> .

ترجمه ٔکتابهای پارسی

اماً کتابهائی که از زبانهای دیگر نقل شده از آنجمله بیست کتاب از فارسی در تاریخ و ادب نقل شد ، و سی کتاب از سانسگریت که بیشتر ریاضی ـ و پزشکی ـ و نجوم ـ و ادب است،

و بیست کتاب ازسریانی ـ یا نبطی که بیشتر درسحر ـ وطلسماست ، وتعدادی هم کتاب ازلاتینی ـ وعبری نقل شدهاست » . انتهی

> چگونگی فراهم آمدن علوم عقلی نزد مسلمین

پسازین سخنی گوید که حاصلش اینست : که گرچه بیشتر کتابها از یونانی \_ وفارسی \_ وهندی نقل شد، ولی مسلمانان بهمین بسنده نکردند، بلکه از هرملتی سودمند ترین \_ و بهترین دانشهای اورا دریافتند، \_ ازیونان فلسفه \_ پزشکی \_ هندسه \_

و موسیقی را گرفتند، واز پارسیان نجوم - حِکمَم - تاریخ - و آداب و موسیقی را، و از هند پزشکی هندی - معجونها - حساب - نجوم - موسیقی - و داستانها را، و از نبطیها - و کلدانیها کشاورزی - نجوم - سحر وطلسمات را، واز مصریها شیمی - و تشریح را؛ پس گویا مسلمین وارثان دانش این ملتها بودند، که آن میراثها را بهم آمیختند - واندیشها - و آزمایشهای خویش را بر آن افزودند تاعلوم دخیله اسلامی را بوجود آوردند.

تأثیر کتابهائی که از پارسی ترجمه شده بود درتمدن اسلامی

و پوشیده نیست که این کتابها بویژه کتابهائی که از پارسی نقل شده همان تأثیررا درآداب اجتماعی و آراء عمومی مسلمانانداشته که فرنگیهادر جنبش نوین ما دارند، بخصوص که پارسیان همه جا در دستگاه دولتی کارهای مهم داشتند و

۱ - ج۲ ص۳۰.

وبسیاری از آداب پارسیان ساسانی ، آداب \_ واندیشهای مسلمانان را دگرگون کرد .

وباوجوداینکهبیشتر کتابهائیکه نقل یاتألیف شدهبود، دراثر حوادث گوناگون تاکنون از میان رفته است، ولی باز همین تمدّن نوین اروپائی برروی همان کتابها \_ واندیشه های پیشینیان استوار شد، \_ چه هرملّت خرد مندی \_ که براه دانش \_ و

تکیه گاه تمدن اروپائی تمدن اسلامیاست

تمدّن گام نهاد ناچارست ـ که از اندیشهٔ مردم متمدّن پیشین خود کمک بگیرد. از بنر و مهمترین کار اروپائیان در قرون وسطی این بود که سیصد کتاب از عربی بلاتینی ترجمه کردند ، از جمله ۹۰ کتاب درطبیعیات ـ و فلسفه ، و ۷۰ کتاب در ریاضیّات ـ و نجوم ، ۹۰ کتاب در پزشکی ، و ۶۰ در ستاره شناسی ـ وشیمی ا

درترجمهٔ کتابهای علمی دانستن زبان کافی نیست

درترجمهٔ کتابهای علمی تسلّط مترجم بردو زبان بسنده نیست ، بلکه میباید او خود در آن رشتهٔ دانش که کتاب ترجمه میکند استاد باشد ـ تاآنچه ترجمه میکند نخست دریابد آنگاه بزبان دیگر نقل کند .

چه کسی میتواند شارح باشد

مهمتر از مترجم شارح ـ و مفسّراست ، چه او میباید برکنه اندیشهٔ مؤلّف وارد ـ وازاصطلاحات فن "بخوبی آگاه باشد ـ تا هم گفتار مؤلّف را دریابد ـ وبابیانی روشنتر تفسیر کند ، ـ

و هم باشتباههای او برخُورَد ـ وآنهارا یا تأویل کند ـ و یا اگر تأویل پذیر نبود ـ با دلیلهائی روشن پیدا کند . وگرنه سخن صاحب کتاب بِماً لایمَرْضَیٰ صاحبِهُ تفسیر خواهد شد .

مانند جبائی که گرچه از بزرگان متکلّمین است ـ ولی در کتاب التّصفّع که برارسطو ردّ کرده گویند سخن ارسطورا درنیافته بوده است .

۱- آداب اللغة چاپ مصر ۱۹۱۲ ج ۲ ص ۳۶-۳۵، ج ۶ ص۱۵۸-۱۹۱، ـ والهلال ۲۰۹ سنة ۲۱، ـ ۲۰۰ ـ سنة : ۱۹.

و مانند شیخ احمد احسائی متوفتی بسال ۱۲۶۳ که گرچه مردی دانشمند بوده ـ لیکن از اصطلاحات فلسفه ـ وعرفان آگهی نداشته ، و برعرشیه ملاصدرا شرحی بزرگ نگاشته ـ که بیشتر آن جر حاست ، چه درین شرح (که در ۱۲۷۱ در تهران چاپ شده) او برملاصدرا خورده گرفته ، با اینکه برگفتار مؤلف وارد نبوده است ، ازینر و کسانی که پس از احسائی کتابرا شرح کرده اند مانند ملااسماعیل واحد العین (متوفتی بسال ۱۲۷۷) (که شرح او نیمی در آخر عرشیه و نیمی در آخر اسرار الآیات ملا صدرا چاپ شده) و زین العابدین بن محمد جواد النوری (که شرح او چاپ نشده) همه ایرادهای احسائی را رد کرده ـ و گفته اند مطالب را در نیافته ـ و شرح او نامربوط است ا

داستان مریدی که شعر شیخ را نفهمیده بو د

اینگونه مفسران داستانشان همانند داستان مرید بی خبر از اصطلاحات اهل الله است که چون این بیت از شیخ طریقت خویش شنید:

> چشم اگر اینستو ابرو این و ناز و غمزه این الوداع ای زهدو تقوی الوداع ای عقلو دین

ناگهان تیره شده گفتشیخ بسیار بزرگ است ، ـ چرا شعری گوید که جزمعنی مجازی را نشاید؟! شیخ که این سخن او را شنیده بود چون مرید بخدمتش رسید مطلع شعر را خواند ـ و گفت : چشم عین است ، ومی شاید که بعین ذات اشاره باشد ، وابر و حاجب است ، پس رواست که اشارت باشد بصفات که حاجب ذات اند ، مرید نادان باشتباه خود برخورده بی درنگ دست مولانا را بوسید ، و از گمان بد خویش پوزش خواست .

۱ - الذريعه ج۱۳ - ص۳۱۸ رقمهای ۱۳۷۳ - ۱۳۷۸ .

مترجمان توانای نامور قرن سوّم ـ تا اوائل ِ قرن چهارم ترجمههای پیشین را یا کنارگذارده ازنو ترجمه کردند ، و یا آن ترجمه را اصلاح کردند .

مترجمان ومفسران صدر اسلام

بیشتر این مترجمان مانند خاندان حنین \_ و خاندان بختیشوع \_ خاندان ثابت بن قرّه \_ و خاندان نوبختی ، و متّی بن یونس \_ یحیی بن عدیّ \_ قسطا بن لوقا \_ کندی \_ فارابی \_ بلادری .

و همچنین کسانی \_ که جوامع \_ ومختصراتی از آن کتابها نگاشتند ، مانند ابن مقفع ا \_ بهریز \_ کندی \_ احمد بن الطیت السرخسی \_ ابن البطریق .

یا آنهارا تفسیر کردند مانند: فارابی - متی بن یونس - کندی - یحیی بن عدی : اینها خودشان در همان رشته ها دارای تألیفات - و بصیرت کافی بودهاند - تا نجاکه برخی از آنها از مؤلّف یونانیِ خود آن کتاب که ترجمه یا تفسیر کردند کم نبودند. و ما اینک چند نفر آنانرا باختصار می شناسانیم - و گذارش زندگی آنهارا بکتابهای تاریخ فلاسفه احاله می کنیم.

۱ – حنین بن اسحق العبادی (۱۹۶ – ۲۹۲) – مردی خوشخو با ایمان در آیین خود استوار بود ، در سال ۲۱۱ که هفده ساله بود ببغداد آمد ، وی در زبانهای پارسی ـ یونانی ـ سریانی ـ تازی چیره دست بود ، کتابهارا از یونانی بعربی ترجمه می کرد ، و در رشته های پزشکی ـ وفلسفه سر آمد زمان خود بود .

آقای أُلیِرِی گوید ٔ « این بزرگترین مترجم یونانی بعربی از ثمـرات جندیشاپوراست » .

۱- برای آگهی از زندگی ابن مقفع نگاه کنید بکتاب ابن المقفع تألیف آقای دکتر غفرانی چاپ سصر ۱۳۶۲.

٢ ـ انتقال علوم يوناني باسلام ص ٢٦٣.

ابن ندیم علاوه برکتابهائیکه حنین ترجمه یا ترجمهرا اصلاح کرده ۲۹ کتاب از تألیفات اور ا ثبت کرده ، وقفطی ۲۹ کتاب ، وابن ابی اصیبعه میکصدو شصت و شش کتاب .

دکتر ماکس مایرهوف در مقدّمهٔ کتاب العشر مقالات فی العین لحنین کوید «حنین ۹۰کتاب بسریانی و ۳۹کتاب بتازی ترجمه کرد ، و ۶ کتاب سریانی و هفتاد کتاب را که شاگردانش بعربی ترجمه کرده بودند مراجعه و اصلاح کرد». ونیز در التراث الیونانی گوید ؛ «حنین جز کتابهای بقراط و ارسطو -

وشروح آنها یکصد کتاب بسریانی و پنجاه کتاب جالینوس را بتازی ترجمه کرد .

تابت بن قره در کتاب الذّخیره ـ گاهی گفتار حنین را می آورد ، چنانکه در باب چهاردهم در انواع قولنج دو بار حبّهائی را که حنین شناسانده ، و یکبار نشانی ضمادی را از گفته ٔ او نقل کرده است ، و ازینجا پیدا می شود که سخن حنین نزدِ دانشمندان معاصر او هم معتبر بوده است .

ابن ابی اصیبعه گوید: «من از کتابهائی ـ که حنین نقل کرده ـ بسیار دیدم ـ و بسیار بدست آوردم ـ که ازرق کاتب حنین آنهارا بخط درشت روی کاغذی که سه یاچهار برابر کاغذهای امروز ضخامت داشت نوشتهبود، وسطرها از هم فاصله داشت، حنین میخواست که حجم کتاب بیشتر وکتاب سنگین تر

۱ - الفهرست چاپ مصر ص ۹ ۰ ؛ - ۲ ۱ . .

٢ ـ عيون الانباء چاپ بيروت ص١٣٩ - ١٦٥.

٣ ـ چاپ سصر ١٩٢٨ ص ٢٨ تا ٦٩.

التراث اليونانى ص٨٥ - ٦١ - و نيز براى اطلاع از ترجمهٔ حيات او رجوع كنيد بتتمهٔ صوان الحكمه چاپ لاهور ص ٢٥ - ٢٦. و اخبار الحكماء قفطى چاپ اروپا ص ١٧١ - ١٧٧ ، ـ و تاريخ ابن العبرى (مختصر الدول) و اين جلجل ، ـ و نزهة الارواح شهرزورى .

ه ـ كتاب الذخيره چاپ قاهره ص ٧٩ و ٨٠ و ٨١ .

باشد ـ تا پول بیشتر بگیرد ۱ و نیز همو گوید : «گویند مأمون هم وزن کتابی که حنین نقل می کرد باو طلای ناب می داد . ۲ «

۲ – ابونصر محمد بن محمد بن طرخان الفارابي (متوفقی بسال ۳۳۹)
 ازفاریاب خراسان .

در آغاز کارش باغبانی میکرد، ـ و همان هنگام پیوسته سرگرم مطالعه بود، هیچ نداشت جز همان مزد باغبانی که میگرفت، ـ و با آن زندگانی میکرد، ـ شبها باچراغ پاسبان کتاب میخواند، تا دربارهٔ او گفتند:

«عَاشَ ٱلْفَارابِيُّ فِي دَوْلَةِ ٱلْعَقْلِ مَلِكاً وَ فِي ٱلْعَالَمِ ٱلْمَادِّيِّ مَفْلُـوكاً »".

گویند:حکیمانچهارنفرند:دوپیشازاسلام،**ارسطو**ـ وا**سکندرافرودیسی،** و دو در اسلام،ف**ارابی** ـ و ابن سینا<sup>ئ</sup>.

١ ـ عيون الانباء ص ١٦٠ .

٢ ـ سأخذ سابق ص ١٤٣ .

۳ ـ تاریخ فلاسفة الاسلام فی المشرق والمغرب تألیف محمدلطفی جمعه چاپ مصر ۱۳۹۰ ص ۱۹ . نگارنده گوید: کسانی که در تنگدستی دانش آسوخته اند فراوان اندبویژه میان دانشمندان علوم شرعی [مانند سیدنعمة الله جزائری (متوفی ۱۱۱۲) و فسیخ مرتضی انصاری (۱۲۱۹ - ۱۲۸۱)] وفلاسنه [مانند کایانت (۳۳۱ - ۲۳۲ ق - م) که در جوانی باربری ـ و آبیاری می کرد ، ـ و سپس مزدور آسیابان شد ، ولی پیوسته بمطالعه می پرداخت ـ و زین الدین عمر بن سهلان ساوی صاحب کتاب البصائر النصیریه که او نیز درمال یک نسخه از کتاب شفای ابن سینارا می نوشت و بیکصد دینار (برابر هفتاد و پنج مثقال سعمولی طلای ناب) می فروخت و باآن گذران می کرد ، و اسپینوزا ( ۱۲۳۲ - ۱۲۷۷ ) که با ساعت سازی زندگی می کرد].

٤ ـ تتمه صوان الحكم ص١٦٠ - ٢٠٠

قفطی دربارهٔ اوگوید: «فیلسوف المسلمین غیرمدافع». گترین و درمعجم ادباء الأطباء (چاپ نجف ج۲ ص۱۱٦) گوید: هماست اگرکندی بنام فیلسوف عرب نامور شد ـ تا ازفیلسوفان غیر

فارابسی بزرگترین فیلسوف اسلاماست

عرب شناخته شود ، ـ فارابىرا فيلسوف المسلمين خوانند ـ چه او حقّاً بنيانگذار

فلسفه عربي است .

ابن خلکان اکوید «او بزرگترین فیلسوفان اسلام است ، و درمیان فیلسوفان مسلمان در فنون فلسفه هیچکس بپایهٔ او نرسید ، بیشتر کتابهای خودرا در بغداد نگاشت » .

دکتر ماکس مایر هوفگوید (کتابهای فارابی پساز وفات او اثر بزرگ کذاشت ـ تا آنجا که تا چندین قرن درمصر و اسپانیا درس میخواندند (موسی) ابن میمون [فیلسوفنامی ـ و پزشک صلاح الدین ایتوبی (0.00 - 0.00) ، ـ و پسر او نورالدین علی (0.00 - 0.00) یدوست خود صموئل گوید : «من تو را پند می دهم که درمنطق جز کتابهای فارابی را نخوانی ، زیراکه هرچه او نگاشت از هر کتابی استوار تر ـ و دقیقتر است .

فارابی پسازکندی نامی ترین فیلسوف اسلام است ، بلکه او پساز رحلت خود بر تر ازکندی شد ، فارابی بیش از کندی ـ و معتزله توانست علم کلام را از منطق ارسطو متأثر کند» .

جرجی زیدان گوید ؛ «کتابها درموضوعاتی نگاشت که سابقه نداشت ، مانند احصاءالعلوم ـ و السیاسة المدنیّة ـ دراقتصاد سیاسی که متمدّنانامروز چنین

۱ ـ چاپ سصر ۱۹٤۸ ج٤ ص۲۳۹-۲۲۳ رقم ۱۹٤۸ .

٢ ـ التراث اليوناني چاپ مصر ١٩٤٠ ص ٨٠-٨٠ .

٣ ـ آداب اللغة ج٢ ص٢١٣ .

مىپندارندكه اين دانش ساخته انديشه آنهاست .

ابن ندیم هفت کتاب از تألیفات فارابی را یاد کرده که گوید: تألیفات فارابی این کتابها میان مردم دست بدست می گردد<sup>۱</sup>.

قفطی هفتادوچهار کتاب، وابن ابی اصیبعه میکصدوشانزده کتاب یکایک شناسانده ، ـ مزیتهای پارهٔ کتابهارا یاد کرده اند، از جمله کتابها که ابن ابی اصیبعه ثبت کرده یکی کتاب بزرگ خطابه است که گوید: «بیست مجلداست» ؟!

محمد لطفی جمعه گوید<sup>۱</sup>: «اورا معلّم دوّم خواندند برای اینکه پساز ارسطوکه معلم اوّل است ـ او فاضلترین حکماست ، ونیز <sup>°</sup> گوید : «جای شگفتی نیست اگر فارابی را معلّم ثانی خواندند ـ وما اورا ارسطالیس عرب مینامیم » .

فارابی نزد یوحنا بنخیلان، ـ واو نزد مردی ازمرو درس خواندهاست .

گرچه برخی دربارهٔ فارابی گفتند ـکهاو هفتاد زبان میدانست ، ولی این سخن باورکردنی نیست ، آنچه مسلم است اینست که فارابی زبانهای فارسی ــ ترکی ــ عربی ــ لاتینی ــ وسریانی را خوب میدانسته است .

فارابی روزگاری ـ که درحلب بسر میبرد با سیف الدوله (۳۳۳ ـ ۳۵۰) ملاقاتش رو داد ، سیف الدوله ویرا بسیار گرامی ـ و بزرگ داشت ، و برای او مستمرّی قرار داد ، ولی فارابی ازاین مستمرّی روزی بیش از چهار درهم (برابر با دو قران و یک دهم قران نقره ٔ خالص) نمی گرفت ، بدنیا ـ وخوراك ـ وپوشاك

١ - الفهرست چاپ سصر ص٣٦٨ .

٢ ـ اخبار الحكماء چاپ اروپا ص٢٧٧ - ٢٨٠

٣ ـ عيون الانباء چاپ اول سصر ج٢ ص١٣١ - ١٠٠ .

<sup>؛</sup> \_ تاريخ فلاسفة الاسلام ص ١٩.

ه ـ سأخذ پيشين ص١٧.

آن، بی اعتنا بود، بیشتر بتنهائی کنار آب ـ و سبزه زار، روزگار میگذارند'، ـ و تأليفات اورا همه ٔ دانشمندان پسنديده ، وتاريخ نويسان هم ستوده وگفته اندسودمند و بیمانند است ، ایرادی که برتألیفات پیشینیان ومعاصران او وارد بود ، برفارابی وارد نیست . امّا راجع بآثار فارابی که موجوداست رجوع شود ببخش یکم ازجلد سوّم فهرست کتابخانه اهدائی نگارنده چاپ دانشگاه تألیف فاضل گرامی آقای محمّد تقى دانش پژوه .

در کشکول شیخبهائی ـ و ذیل شرححال او در کتابهای تاریخ فلاسفه برخی اشعار عربی او نقل شدهاست .

فارابى شاعر ذو لسانين است

در مجمع الفصحاء مو رباعی فارسی از فارابی نقل کرده که

رباعی اوّل آن درمعجم ادباءالاطباء ودركشكول شیخبهائی نیز یافته می شود ، و آن چنىناست:

> اسرار وجود خام و ناپخته بماند هر کس بدلیل عقل چیزی گفتند

وان گوهر بسشریفناسفتهبماند واننكته كه اصل بود ناگفته بماند

۱ ـ کسانی که با بینوائی بپاکدامنی و عزت نفس زندگی کرده اند در سیان دانشمندانفراواناند. خليل بن احمد (متوفى ١٨٠) استاد سيبويه ، وسازندهٔ علم عروض ـ ونگارندهٔ نخستین کتاب لغت عربی بنام کتابالعین قصهٔ او بافرستادهٔ سلیمان بن علی والی اهواز که پی او آمده بود ، معروف است که خلیل پارهٔ نان خشکی ازجیبش بیرون آورده باو گفت بخور جز این نزد من نیست ، وتا آنگاه که نان بدستم سی رسد از مانند سلیمان بی نیازم (نگاه کنید بمعجم الادباء یا توت چاپ سارگلیوث ۱۹۲۷ ج ۶ ص۱۸۱-۱۸۳۰ ـ آداب اللغة ج ۲ ص۱۲۱-۱۲۲) . ابوعلی بن هیثم سعروف ببطلمیوس ثانی بزرگترین ریاضی دان اسلام که باتنگدستی زندگی سی کرد قصهٔ او با مقرری که اسیر الاسراء شام برای وی مقرر کرده بود ، و با پول گزاف سرخاب امیر سمنان که باو پس داد مشهور است (تتمة صوان الحكمه ص٧٨ ، ـ عيونالانباء چاپ اول مصر ج٢ ص٠٠ - ٩٩) وهمچنين ابوالفتح خازن که هزار دینار اهدائی سلطان سنجر را نپذیرفت ( تتمة صوان الحکمة ص ٦١) ونظائر اينهاكهفراوان است. واما علماء روحاني، و فقهاء سراجع تقليد، وسحدثين که تقریباً دست کم نود درصدشان هنگاسی که وفات می کنند مالی بارث نمی گذارند . ۲ ـ چاپ اول تهران ه ۱۲۹ ج۱ ص۸۲-۸۳.

٣ ــ ابو يوسف يعقوب بن اسحق كندى (متوفتي بسال ٢٥٢ ـ ظاهراً) .

جد اعلای او اشعث بن قیس پادشاه کنده بود ـ که در سال دهم هجری اسلام آورد ـ ودرخلافت ابوبکر (۱۱ – ۱۳) بسال یازدهم مرتد شده دوباره باسلام برگشت ، و ابوبکر خواهر خود أم فروه را باو تزویج کرد ، پدران اشعث همگی درمشقر ـ و یمامه ـ و حضر موت ـ و بحرین پادشاه بودند ، اشعث سرسلسله خوارج است که در جنگ صفین با امیر المؤمنین علی علیه السلام سخت بمخالفت برخاست ، و دختر او جعده حضرت امام حسن علیه السلام را بزهر شهید کرد .

محمد بن اشعث همانست که حضرت مسلم بن عقیل را دستگیر کرده بدست ابن زیاد داد ، و عبدالرحمن پسر او عبدالملک مروان را از خلافت خلع کرد ، و اسحق پسر عبدالرحمن ـ و پدر یعقوب ، ازجانب مهدی ـ و رشید امیر کوفه بود .

از اینجا دانسته میشود ـ که خاندان کندی پیوسته ـ در اوج توانائیـ غرق در نعمت ـ وسیاست زیسته ـ چندان پابند دیانت نبودهاند .

از یکسو دانسته نیست که کندی علوم عقملیرا نزد چه کسی آموخته ، ـ و درعلوم شرعی هم تألیفاتی ندارد .

صاحب چهار مقاله (مؤلّف میان سالهای ۵۰۱ – ۵۰۲) اورا یهودی دانسته ، وابوالحسن بیهقی (متوفّی ٔ ۵۰۵) در تتمّة صوانالحکمه گوید: بعضی گفتند یهودی بود . شهرزوری هم کفتند یهودی بود . شهرزوری هم در نزهة الأرواح همان سخن بیهقی را آورده است .

ظاهراً در زمان کندی عربی که علوم عقلیبداند وجود نداشته، پسبناچار

۱ ـ چاپ ليدن ۱۳۲۷ ص٥٥ - ٥٦ .

٢ ـ چاپ لاهور ١٣٥١ ص ٢٠ - ٢٦ .

او این علوم را نزد ایرانیان یهود مانند ماشاءالله اثردی ، \_ یا مسیحی مانند خاندان بختیشوع تحصیل می کرده ، و اینان بخانه او بسیار رفت و آمد داشته اند : ازینرو بکلیمی گری و مسیحی گری نامور شده است .

هیچکس از بخشندگی کندی دم نزدهاست ، و ابن النقدیم ببخل او گواهی داده، و ابن ابختویه اسخنان کو تاهی از وی روایت کرده که نمودار بخل گوینده است. و نیز جاحظ در کتاب البخلاء داستانهائی از بخل او آورده ، پس کندی بخیل بوده است .

در کتابهای درایة الحدیث و درکتب رجال گویند: جرح بر تعـدیل مقدّماست ، و جای شگفتاست که با اینکه چند نفر معاصرینش ببخل او گواهی دادهاند ، و قرائن هم این گواهیها را تأییـد میکند ، برخی تاریخ نویسان آنرا باور نمیکنند .

مردم کسی را بخیل میخوانند ـ که مالدار است ـ واز بذل مال درجائیکه باید بذل کرد خودداری می کند .

حریف مجلس ما خود همیشه دل می برد علی الخصوص که پیرایه ای برو بستند پدر کندی امیر کوفه ـ وخاندانش در اسلام از مردان مقتدر نامی ـ واجدادش پیش از اسلام پادشاه بودند ، وی اموال فراوانی بارث برده بود، دربصره املاکی داشت ـ از خلفا عطایای فراوان دریافت می کرد ، واز حکایت چهارمقاله پیداست که با کبکبه و دبد به بسیار زندگی می کرده ، بگفته و حافوران نایاب در خانه او نگاهداری می شده .

بنا براین اگر کنبدی فیلسوف نمیشد ـ مانند پدران ِ بی سوادش یکی از

١ - عيون الانباء چاپ بيروت ج٢ ص١٨٢ .

۲ ـ الکندی چاپ نجف ۱۳۸۲ ص ۲۳

٣ ـ ص ٥٥ - ٢٥ .

٤ - كتاب الحيوان جاحظ ج ه ص٩٧ - و مقدسة رسائل كندي چاپ مصر ١٣٦٩ ص٢.

مردان نامور تاریخ بود ، چه رسد باینکه او یگانه فیلسوف تازی ـ و مایه افتخار نژاد عربی است ، پس اگر در تواریخ عربی هیچکس حتی فارابی بگرد کندی نمی رسد جای شگفتی نیست ، ـ زیرا ثروت ـ وجاه ـ ومقام او درچشم تازیان ، ـ و منزلت بی مانندش نزد خلفا ، تاریخ نویسان متعصب تازی را برآن داشته ـ که شیفته جلال ـ و جبروت او شوند \_ و هرمقاله چند سطری او را درفهرست تألیفاتش بیاورند ـ و کتابی قلمداد کنند . و آلا درمتون کتابهای علمی نام ـ و نشانی از آراء کندی ـ و تألیفاتش بندرت دیده میشود .

تألیفات و آثار کندی

ابن الندیم ۲۶۲ کتاب اورا فهرست کرده ، وابن ابی اصیبعه ۲۵ کتاب برفهرست ابن النّدیم افزوده ، وآقای بحرالعلوم ۲۰۰ کتاب هم از مراجع مختلف معرّفی کرده که جمعاً ۳۰۰

کتاب می شود ، و از این کتابها ۲۵ رساله آقای ابوریده در ۱۳۹۹ ۱۳۷۰ در دو مجلد چاپ کرده جلد اول ۲۸۸ صفحه و دوم ۱۲۹ صفحه است بقطع وزیری . و ۱۶ رسالهٔ دیگر اورا دیگران چاپ کرده اند، و نسخهٔ نوزده رسالهٔ کندی هم در کتابخانه ها موجود است که هنوز چاپ نشده است! . پس از همهٔ تألیفات کندی ۸۸ کتاب ـ و رساله موجود است ، جرجی زیدان تنها از هفت تای این رساله ها آگاه بوده ، و مرحوم قزوینی و بروکلمان از بیست رسالهٔ او خبر داشته اند ، بنا برین امید است از مصنقات کندی در آیندهٔ نزدیک رساله های دیگری هم پیدا شود . شکتی نیست در اینکه کندی یکی از پیشوایان پیشین علوم عقلی است ـ که شکتی نیست در اینکه کندی یکی از پیشوایان پیشین علوم عقلی است ـ که

بخت ـ و توفیق باهم بیاری او شتافتند تا در راه دانشگامی فراپیش نهاد .

۱ ـ الكندى ص١٣٩ - ١٧٢ .

٢ \_ آداب اللغة ج٢ ص٢١٣ .

٣ ـ حواشي چهار مقاله ص٥٠٠.

امثال صاحب طبقات الأمم ـ و قفطی را نمی رسد که برمانند او خرده گیرند، باسخ آنان همانست که درمقد مه رسائل کندی و در الکندی آمده است ، ما در مقد مه جلد او ل کتاب

کندی از بزرگترین دانشمنداناست

المحجة البيضاء روشن كرديم كه كندى نخستين كسى است كه شرع ـ وعقل را باهم تطبيق كرده ، بيرونى دركتاب الجماهر في معرفة الجواهر ارساله اى را كه كندى درشناسائى انواع گوهرهاى گرانبها نگاشته مدحى بليغ كرده ، ابوالحسن بيهقى از رساله او بعلم مناظر ومرايا آشنا شده . ثابت بن قرّه دركتاب الذّخيره (ص ٣) ازاو نقل مى كند ، وازينجا دانسته مى شود كه سخن او نزد دانشمندان معاصرش نيز معتبر بوده است :

کندی در علوم عقلی مردی جامعاست ٔ او از جهات گوناگون دارای شخصیت و فضیلتاست .

تاریخ نویسان روشن نکردهاندکه کندی آغاز زندگی خودرا دربصره گذرانده یادرکوفه، ونزد چه کسانی دانش آموخته ـ کی بدنیا آمده ـ وکی ازدنیا رفتهاست ، بلکه برای اینکه او

تاریخ زندگی کندی روشن نیست

دارای جاه \_ و جلال بوده چند سطر مدح وثناگفته ، سپس چون خواسته اند تألیفات اورا جلوه دهند ، تا توانسته اند بر فهرست تألیفاتش افزوده اند ، پسحق کندی را هم ادا نکرده اند .

مایهٔ تأسّفاست ـ که اگرکندی ازخاندان ناشناسی میبود ـ همین اندازه هم پایهٔ هم اورا نمی شناساندند ، چنانکه در بارهٔ فارابی ـ که برتر از کندی ، و هم پایهٔ

۱ ـ چاپ هند ض ۳۱-۳۱ .

٣ ـ التراث اليوناني ص٩٥ - ٦٠ . و تاريخ فلاسفة الاسلام في المشرق والمغرب تأليف
 محمد لطفي جمعه چاپ مصر ١٣٤٥ ص١-١١ .

ارسطواست ، و درباره ٔ یحیی بن عدی که هم طبقه ـ و هم مرتبه ٔ کندی است ـ ودر تراجم صدها دانشمند واقعی دیگر کوتاه آمدهاند .

٤ – ابوالحسن ثابت بن قرّه (۲۲۱ – ۲۸۸) از بزرگترین دانشمندان قرن
 چهارماست .

وی نزد خلفا بسیار عزیز \_ ومحترم بود ، ابن ندیم از تألیف او ۱۵کتاب ثبت کرده \_ و قفطی ۲۲ کتاب ، و ابن ابی اصیبعه ۱۶۹ کتاب ، از آنجمله است کتاب الذ خیره در طب ، \_ که آنرا ابوالحسن بیهقی ستوده است <sup>۱</sup> .

این کتاب بسال ۱۹۲۸ در قاهره در ۱۸۲ صفحه و مقـدّمهٔ انگلیسی ـ و فهرست کامل ـ بقلم آقای دکتر جی صبحی در ٤٣ صفحه بچاپ رسیدهاست .

این کتابرا مؤلّف برای پسرش ابوسعید سنان بن ثابت (متوفتی بسال ۳۳۱) که مسلمان است نگاشته ، سنان خود از پزشکان و ریاضی دانهای نامو راست که هفده کتاب تألیف دارد ، و

خلفا اورا مانند پدرش بزرگ وگرامی میداشتند .

داستان امتحان

يز شكان

درسال ۳۱۹ در اثر درمان غلط یکی از پزشکان، مردی فوت کرده بود؛ مقتدر (۲۹۵ – ۳۲۰) فرمان داد که پزشکانرا از کار پزشکی باز دارند ـ تا آنکه سنان آنانرا امتحان کند، درین وقت بجز پزشکان درباری، و کسانی که استاد و دانشمند نامور وازامتحان معاف بودند، هشتصد و شصت و چند نفر آماده امتحان شدند ـ و امتحان دادند، سنان در جه و پایه هریک ـ و اینکه او در پزشکی برای چه کاری شایستگی دارد معبتن کرد .

١ ـ الفهرست چاپ مصر ص ٣٨٠٠ .

٢ ـ اخبار الحكماء ص٥١١-١٢٢.

٣ - عيون الانباء ج٢ ص١٩٣ - ٢٠١ .

٤ ـ تتمة صوان الحكمة چاپ لاهور ص٦ - ٧ .

درین میان مردی خوش رو \_ خوش لباس با وقار بمجلس امتحان در آمد که سنان اورا حرمت کرد \_ و بالادست خود جا داد، سخنی که بمیان می آمد چنین وانمود می کرد که می فهمد \_ تاسرانجام سنان بوی رو کرد و گفت : دوست دارم \_ که از شیخ چیزی بشنوم و بیادگیرم ، \_ واینکه شیخ استاد خودرا بمن بشناساند ؟ شیخ پاسخ داد که من خواندن \_ و نوشتن نیاموخته \_ و درس نخوانده ام ، ولی عیالوارم \_ و زندگانی خانواده ام باین کار بسته است ، سنان گفت بشرط اینکه از دادن مسهل خودداری کنی \_ و فصد نکنی \_ و ندانسته ببیمار دستور ندهی . مرد گفت من هرگز جزسنکنجبین \_ و گلاب چیزی ببیمار نداده ام ، سنان پذیر فته اور ا زامتحان معاف و روانه کرد .

فردای آن روز جوانی درآمد خوش سیما ـ نمکین ـ هوشیار ـ که جامهٔ نیکو بتنداشت، سنان بدو نگریسته پرسید نزد چه کسی درسخواندی ؟ جوان پاسخ داد نزد پدرم . پرسید پدرت کیست ؟ گفت همان شیخی که دیروز بنزد شماآمد ، سنان گفت : شیخ خوبیست تو هم با او همکاری . ؟ گفت آری . سنان گفت : بهمان شرط آزادی برویار او باش .

ابو یعقوب اسحق بن حنین (متوفتی بسال ۲۹۸) از مشاهیر ناقلان
 کتب ، \_ فصیح \_ وبلیغ \_ لغت شناس ، دریونانی \_ سریانی \_ وعربی ، مانند پدرش
 مترجمی توانا \_ و چیره دست است ، بیشتر کتابهای ارسطو را او نقل کرده \_ ویا
 نقل پیشین را اصلاح کرده ، بعربی خوب شعر می گفته .

قفطی از تألیفات او سه کتاب ثبت کرده ـکه اینها غیراز کتابهائیست کهاو نقل کرده است ا باین ندیم چهـار کتاب از تألیفات او را شناسانیده ، ـ و ابن

١ \_ اخبار الحكماء ص٨٠ .

٢ ـ الفهرست ص٣٩٧.

ابی اصیبعه ۱۳ کتاب .

7 - قسطا بن لوقا البعلبكتي معاصر مقتدر ( ٢٩٥ - ٣٢٠) بود . وی در همه رشته های علوم عقلی استاداست ، در یونانی و تازی بسیار توانا و فصیح است، ابن ندیم آ ۳۶ کتاب از تألیف اورا ثبت کرده گوید : اینها جز کتابهائیست - که او ترجمه یا تفسیر - یا نقل پیشین را اصلاح کرده است ، و نزدیک بهمین فهرست کتابهائیست که قفطی آ می شمارد ، ابن ابسی اصیبعه از تألیف او ۲۶ کتاب صورت داده است .

۷ – حبیش بن الحسن الأعسم – خواهر زاده ٔ حنین ، مرد فاضلیست که کتاب المسائل حنین را او بپایان رسانید ، و پارهای از کتابهای جالینوس را نقل کرده ، زیر نظر حنین ترجمه می کرد ، ۔ از تألیف او پنج کتاب ابن ابسی اصیبعه ثبت کرده است °.

۸ – احمد بن الطیت السرخسی (مقتول بسال ۲۸۲) بزرگترین شاگرد کندی ، واز بزرگان فلاسفه ، درهمه علوم عقلی استاد بود ، گویند دانشمند بود ، نه خردمند ؛ سخنوری خوش ذوق ـ مجلس آرا ـ وخوش قریحه ـ بذله گو ـ بلیغ ـ ادیب ـ شاعر ـ وشیرین قلم بود ، وی راوی حدیث ـ ومعلیم معتضد (۲۷۹ ـ ۲۸۹) بود ، ـ سپس از ندیمان خاص او شد ، ولی سرانجام بانیر نگی که معروف است در سال ۲۸۶ اوراکشتند . وی برخی از کتابهای ارسطورامختصر کرده ، از تألیف او قفطی آ

<sup>1 -</sup> عيون الانباء ج٢ ص١٦٥ - ١٦٧، ونيز سعجم ادباء الاطباء ج١ ص٧٧ - ٧٤ رقم ١٠٠

۲ ـ الفهرست ص۱۱۰ - ۲۱۱ .

٣ \_ اخبار الحكماء ص٢٦٢ - ٢٦٣ .

٤ - عيو**ن** الانباء ج٢ ص ٢٤٤ - ٢٤٦ .

ه ـ عيون الانباء ج٢ ص١٦٧ - ١٦٨ .

٦ - اخبار الحكماء ص٧٧-٧٨.

۲۶ کتاب ثبت کردہ \_ و ابن ندیم سی کتاب \_ و ابن اصیبعہ ۵۰ کتاب .

۹ \_\_ متی بن یونس (متوفقی ۳۲۸) از مترجمان \_ و مفسترین مبرز \_ که در عصر خود رئیس منطقیتین بود ؛ ابن ابی اصیبعه سه کتاب از تألیف اورا ثبت کرده ، و ابن ندیم ٔ یازده کتاب ، وقفطی بیش از ۱۲ کتاب .

۱۰ – ابوعلی عیسی بن زرعه (۳۷۱ – ۴۰۸) از دوستان ـ و ملازمان و ظاهراً از شاگردان یحیی بن عدی ، وازمتر جمین توانا که تر جمه های اور استوده اند، از تألیفات او ابن ابی اصیبعه  $^{7}$   $^{8}$  کتاب شناسانده ، و ابن ندیم یازده کتاب .

۱۱ \_ یحیی بن عدی که در عرض کندی است ، وما در مقدّمهٔ جداگانه دربارهٔ او گفتگو خواهیم کرد .

تا نزدیکیهای پایان قرن سوّم کتابهای یونانی ـ دانشمندان اسلامی اندیشههای و سریانی ـ و پارسی مکرّر ترجمه ـ و اصلاح ـ و یونانی را گسترش دادند و تنقیح ـ و تفسیر شد ، در میان مترجمان ـ و

اصلاح کنندگان ـ ومفسران ، دانشمندان صاحبنظری وجود داشتند که رو بفزونی بودند ، واینان درخلال ترجمه ـ و تفسیر کتابهای یونانی، از همه سو بنکاتی تازه برخوردند ـ ومشکلاتی گشودند ، وبموازات آثار یونانی بانگاشتن کتابهای تازه ـ

١ ـ الفهرست چاپ سصر ٢٦٥ -٣٦٧ .

٢ ـ عيون الانباء ج٢ ص١٩١ - ١٩٣٠

٣ ـ عيون الانباء ج٢ ص٢٢ .

٤ ـ الفهر*ست* ص٣٦٨ - ٣٦٩ .

ه - اخبار الحكماء ص٣٢٣، و نيز نگاه كنيد بمقالهٔ ما كس مايرهوف در التراث اليوناني
 رقم ٦ ص٧٦-٧٠.

٦ - عيون الانباء ج٢ ص٢٢-٢٣٠ .

٧ ـ الفهرست ص ٣٦٩ - ٣٧٠ .

و ابتکار های نو راه ِ جدیدی بسوی تحقیق پیمودند ، و بر مواریث ِ دانش افزودند . مانند :

فارابی \_ یحیی بن عدی \_ كندی \_ ابوالخیر \_ ابنزرعه \_ احمد بن الطیب السرخسی ، درفلسفه .

خاندان نوبخت \_ خاندان ثابتبن قرّه \_ فزاری \_ عمربن فر خان طبری \_ بتانی \_ ابوالوفاء بوزجانی ، در ریاضیات .

خاندان حنین ـ خاندان بختیشوع ـ قسطا بن لوقا ـ یوحنـا بن ماسویه ـ رازی ، در پزشکی .

پس تا نزدیکی پایان قرن چهـارم در هررشته چندین ده برابر کتابهائی که در رشته های کو ناکون ترجمه شده بود، در همان رشته ها بااندیشه های نوین تألیف شد . تااین زمان تحقیق ـ و دانش پژوهی پیرامون نگاشته ها و اندیشه های یونانی می گشت ، ـ تا آنجا که بزشکان می باید کتابهای شانز ده گانهٔ جالینوس را درس بخوانند ــ و امتحان بدهند ، ــ و مهندسان كتاب اصول اقليدس ــ و مجسطى بطلمیوس را ، ـ و فیلسوفان مابعدالطبیعهٔ ارسطورا ؛ ولی هرچند دانش پیش می رفت ، و برشمار دانشمندان محقیّ می افزود، بهمان نسبت از ارزش ـ واهمیّت کتابهای یونانی می کاست ، ـ چنانکه کتاب دَغَلُ الْعَیَنْ تألیف ابن ماسویه در خلافت القاهره (۳۲۰ – ۳۲۲) چنان رسمیت پیدا کرد که در شمار کتابهای امتحانی پزشکان در آمد ، وبرخی دانشمندان معاصر او مانند ثابت بن قرّه درکتاب الذَّخيره ازآن نقل ـ وبدان استناد كردهاست ، ـ و بهرحال كم كم نامهاىمؤلَّفان یونانی جای خودرا بتألیفها ـ و مؤلّفان اسلامی داد؛ وکتابهای یونانیان از برنامهٔ درس افتاد ، و مثلاً : فارابسی بآنجا رسید که در برابر ارسطو که معلّم اول بود اورا معلّم ثانی خواندند، وتألیفات او دانش پژوهان واساتیدرا بخودمشغول ساخت.

فارابسی جانشین ارسطو و رازی جانشین جالینوس شد

و رازی بدرجهای نائل آمدکه دربارهٔ اوگفتند :

پزشکی نبود ـ بقراط آنرا بوجود آورد ، مرده بود جالینوس آنرا زنده کرد ، پراکنده بود رازی آنرا فراهم آورد ، ناقص بود ابن سینا آنرا کامل کرد .

همچنانکه ابن سینا \_ گرچه تاچندی بدرازا کشید که دانش پژوهان بتألیفات او رو آوردند ، \_ چنانکه ابوالحسن بیهقی دربارهٔ برخی فلاسفه می نویسد \_ که کتابهای فارابی را درس میگفت و بتألیفات ابن سینا نمی نگریست ا ، \_ ولی سرانجام

ابن سینا بجای فارابسی ورازی نشست

بدست لوکری شاگرد بهمنیار آثار ابن سینا درخراسان و جاهای دیگر رائج شد<sup>7</sup>، و او بانگاشتن دو کتاب : شفا ـ و قانون خویش هم جانشین فارابی شد، و هم در پزشکی بجای رازی نشست . وازین پس کتابها بتدریج پر شد از اندیشه ها ـ و آراء فیلسوفان اسلام ؛ و کم کم دریافتند ـ که برخی کتابها که از یونانی ترجمه شده چندان سودمند نیست که پیرامون مطالب آنها بیندیشند، چنانکه شیخ در نمط هفتم اشارات گوید : «مردی بود بنام فرفوریوس ـ که کتابی در عقل ـ ومعقول نگاشته، ـ ومشائیان آنرا می ستایند ، ـ ولی همهٔ این کتاب پوچ ـ و بی معنی است » آزینر و

١ - تتمة صوان الحكمة چاپ لاهور شماره ١٥ ص٩٥ - ٩٨ ذيل ترجمه اسماعيل الهروى .

۲ ـ نگاه کنید بتنمة صوان الحکمة ص ۱۲۰ - ۱۲۲، و فهرست کتابخانهٔ اهدائی نگارنده ج ۳
 بخش یکم ص ۱۶۱ - ۲۰ .

۳ - اتحاد عاقل و معقول ـ بلکه اتحاد مدرك و مدرك يعنى حاس و سحسوس - و خيال وستخيل را صدرالدين شيرازى از راه تضايف، و برخى فلاسفه از راه اتحاد ماده وصورت بقيهٔ حاشيه درصفحهٔ مقابل

از آنهمه کتاب که ترجمه شده بود سه چهار کتاب ریاضی از بطلمیوس ـ و اقلیدس و جز این دو ، و چند کتاب پزشکی از بقراط ـ و بجالینوس ، ـ و چند رساله فلسفی از افلاطون ـ و دیگران ، و کتابهای فلسفی ارسطو درشمار کتابهای مطالعه ـ و مراجعه شایسته توجّه باقی ماند ـ تااینکه درقرن ششم ابن رشد بهواداری ارسطو بیا خاست ـ و بر کتابهای طبیعی ـ والهی او تفاسیر و بجوامعی نگاشت، ـ کهاکنون ارزش تفسیر و بجوامع او از خود متن ارسطو کم نیست ، و امروز در کتابهای طبیعی و ریاضی ـ و پزشکی و فلسفی بندرت نامهای یونانی ، دیده می شود .

چه اگر مایهای از یونانیان گرفته شده در دست فلاسفهٔ ما سراسر دگرگون گردیده وبصورتهای دیگر در آمدهاست ، مثلاً :

افکار یونانی بنزد فلاسفهٔ ایرانی دگرگون شدهاست

مُشُلِ افلاطونی را که ملاصدرا اثبات کردهاست چنین نیست که افلاطون هم همان را خواسته و ثابت کرده که ملاصدرا هستی آنرا پیدا کردهاست .

چه افلاطون سخن مجملی گفته که بعضی گویند — که او از این سخن موجودات برزخی ِ عالم ِ مثالرا خواسته است . فارابی در جمع بین رأیین گوید مقصودش صورتهای مرتسم در ذات واجب است ، و برخی دیگرگویند او از این

وان یکی شیرست اندر بادیه

وان یکیشیرست کادم میخورد.

این یکی شیرست اندر بادیه این یکیشیرست کادم میخورد

ثابت کرده، وحکماء متأخر هم پذیرفته اند ، ولی این بستگی ندارد باینکه سخنان فرفوریوس را شیخ ، و فلاسفهٔ بعداز او رد کرده و نپذیرفته اند آری

سخن صورتهای مادّی را خواسته، \_ از آنروکه این صورتها ندالله حصول \_ وحضور دارند، همانند حصول معلول بنزد علّت ؛ ابن سینا گوید : او از این سخن کلّیّات معقولهٔ ذهن را می خواهد \_ که بذهن ایستاده اند ، و ذهن جوهرست . برخی دیگر گویند مقصودش اینست که صورتهای جوهری \_ که بخود ایستاده اند عبارتند از علم واجب تعالی .

فیلسوف ایرانی گفتار مجمل یونانی را براندیشهٔ بلند خویش تطبیق می کند

امًا برهستی ارباب انواع برهان آوردن ـ وگفتار افلاطون را گواه آن قرار دادن، چیزی نیست که از سخن افلاطون بدست آمده باشد .

همچنانكه قاعده بسيطُ الْحَقيقَة كُلُّ

آلأشْياءِ از سخن مير داماد مستفاد مىشود ، چه او كويد : هُـُو َ كُـُلُ ٱلوُّجُودِ يعنى بسيط الحقيقة كل ّ الأشياء؛ وكُلُنَّهُ ٱلْوُجُودُ يعنى ماهيتندارد . واين سخن نشانه أن نيست كه ملا صدرا آن قاعده را از سخن مير داماد گرفته است . زيرا تنها ملاصدراست كه قاعده بسيط الحقيقة كل ّ الأشياء را ، ببرهان اثبات كرده است ا

گویند **ابونواس** براهی میگذشت ـ ناگهان دو نفر را دید ـ که بر سر این بیت شعر او باهم گفتگو دارند :

## اَلاْ فَٱسْقِنِي خَمْراً وَقُلْ لِّي هِيَ ٱلْخَمْرُ وَلاْ تَسْقِنِي سِرَّاً إِذَا اَمْكَنَ ٱلْجَهْرُ

۱ - شاید بهمین سناسبت است که گویند میر داماد در وصف ملاصدرا گفته است : جاهت صدرا گرفته باج ازگردون داده است بفضل تو خراج افلاطون بر مسند تحقیق ندیدم چون تو یک سر زگریبان طبیعت بیرون هرچند نظم این رباعی متوسط است ، ومضمونش از میر داماد که خود را معلم ثالث می داند، نسبت بشاگردش که ملاصد را باشد، بعید است .

آگاهباش بمن شراب بده ـ وبگوکه اینشراباست،وتا میشاید آشکارا بده نه پنهان .

چون گوش فرا داشت ـ دید :

یکی ازدیگری میپرسد \_ که : اگر میبیند \_ که باو شراب میدهند ، چه فرق میکند \_ که بگویند : این شرابست \_ یا نگویند ؛!

مخاطب پاسخ داد \_ که نه ، خیلی فرق میکند ، زیرا هنگامی که باو شراب می دهند \_ او رنگ \_ و شکل شراب را با چشم میبیند ، بوی آنرا با حسّ بویائی می شنود ، \_ لطافت آنرا با لامسه ادراك میکند ، و مزه ٔ آنرا با چشیدن می یابد ، \_ پس او شرابرا با چهار قوّه ٔ : باصره \_ شامته \_ لامسه \_ ذائقه ادراك کرده \_ و یک حسّ باقی می ماند \_ که آن سامعه است ، پس اگر بگویند \_ که این شرابست ، او شراب را باهمه ٔ حواسّ خود یافته ، و همه ٔ حواسّ پنجگانه ٔ او بیافتن شراب مشغول می شوند \_ و از همه سو لذّت می برد ، \_ و هیچ حسّی از شراب خالی نمی ماند . ابونواس گوید : هرگز چنین معنی لطیفی بخاطرم نگذشته بود .

ما پیش گفتیم آگهی ابن ندیم از کتابهائی که تازمان او نگاشته شده اندك است ، چه او با اینکه بگفتهٔ یاقوت شیعه بوده چنانکه قبلاً یاد کردیم ، از تألیفات بزرگترین معاصران شیعه خود مانند : کلینی ـ و صدوق ـ و مفید ، آگاه نبوده ، ـ و از

فلسفهٔ ما بااندیشهٔ ایرانی ازفلسفهٔ یونان ممتازست

یکصدوشش کتاب تألیف حنین ۲۹ کتاب \_ وازیکصدو شانز ده تألیف فارابی هفت کتابرا یاد کرده ، و همچنین است اطلاع او درباره ٔ دیگران ، با وجود این که اگر از هشت هزار و اندی کتاب که در فهرست او شناسانده شده است \_ کتابهای علوم عقلی را جدا کنیم ، در علوم ادبی \_ و شرعی قریب هفت هزار کتاب باقی می ماند ، \_ و ما پیش گفتیم که علوم شرعی \_ و ادبی از ملت دیگر گرفته نشده است ، \_ پس

چگونه شایسته است گفته شود — مردمی که دانشمند انشان در علوم ادبی \_ وشرعی درظرف دوقرن و نیم \_ هفت هزار کتاب بابتکار خویش نگاشته اند، یکهزار \_ و اندی کتاب که در علوم عقلی تألیف کرده اند همه پیرامون اندیشه های یونانیست ، \_ و در آن کتابها از خودشان چیزی یافته نمی شود ، در صورتی که این فهرست آن گوشه از تألیفات دانشمند ان اسلامی را شناسانده است \_ که از اندازه اکهی یکنفر و راق بغداد در نگذرد . و اسامی تألیفات دانشمند ان اسلامی تا آن زمان چندین ده برابر فهرست ابن ندیم بوده است .

پیشرفت دانش درهرسرزمینی بسته بارزش دانشمنداست

بنظر نگارنده تمدّن ازدانش سرچشمه میگیرد. و بافزایش آن افزوده میشود، در دانش هم بِهزیستن نهفتهاست، وهم بِه یافتن، ـ بهزیستن ـ

و به یافتن لازم هماند ، ازینروست که دانش میان مردم ِ پیشرفته زودتر ـ وبیشتر پیش میرود .

راه ِ رسیدن ببوستان دانش بسی دور و دراز \_ هزینه ٔ پیمودنآن سنگین \_ و دست یافتن ِ بدان دشواراست ، \_ چه درین راه پساز شایستگی \_ و بلند همتی چیزهای دیگر بکاراست که از آنجملهاست : شب بیدار ماندن \_ رنج بردن \_ دود چراغخوردن \_ و کتاب خواندن ، چشم ازمال و جاه پوشیدن ، وبرای رسیدن بهدف کوشیدن ، دل بر اندیشه نهادن \_ و سرمایه ٔ جوانی را از دست دادن ، از همه چیز گستن ، \_ و بخود پیوستن ، \_ بااندك ساختن ، ولذت دانش را یافتن .

یگانهچیزی که آتش شوق دانشپژوهی را در دل ِجوانان ِآماده برمی افروزد ـ و آنانرا بگام نهادن در چنین راهی صعب العبور وا می دارد ، همانا بزرگداشت دانشمندان بزرگ است، ـ که همه ٔ ره روانرا بآینده کسب دانش دلگرم ـ و امیدوار می سازد .

دانش کالای معنوی \_ و روحانیست ، هرکالا بازارش آنجاست \_ که بیشتر \_ و بهترخریدار دارد ، کالاهای مادی را تنها با پول می توان خرید ، \_ ولی کالای روحانی دانش ازدارنده خود که دانشمنداست جداشدنی نیست \_ و همیشه باپول بدست نمی آید ، \_ بلکه برای بهر مندشدن از یک دانشور \_ و دانش او \_ چیز دیگر هم بکارست ، \_ و آن حرمت \_ و بزرگداشت اوست ؛ چه بسا دانشوران نامور مانند : سقراط ( ٤٧٠ \_ ٤٠٠ \_ ق \_ م ) و ذیوجانس (دیوجن) کلبی نامور مانند : سقراط ( ٤٧٠ \_ ٤٠٠ \_ ق \_ م ) و ذیوجانس (دیوجن) کلبی مادی پشت پا زدهاند ، \_ و فارابی \_ و ابن هیشم (متوفی حدود ٤٣٠) \_ که بزندگی مادی پشت پا زدهاند ، \_ درجهان مادی مفلوك اند ، و در کشور دانش پادشاه ، در برابر مردمی چنین بزرگ که مایه افتخار جهان مردمی اند ، هیچ کاری ازما ساخته نیست جزاینکه فروتنی کنیم \_ و آنانرا بزرگ داریم \_ و ببزرگی یاد کنیم .

دانشمندان علوم شرعی را مردم متدین سر بر آستان ِ ارادتشان می نهند ـ و اسباب آسایش حواشی آنانرا فراهم میکنند .

پزشکان بادستمزدی که از مردم دریافت میکنند زندگی مرفتهی دارند ، ـ مردم هم آنانرا حرمت میدارند .

ادبا \_ وفلاسفه در پرتو حمایت پادشاهان \_ ودرباریان \_ ومردم دانشپرور همواره نامی وگرامی میزیستهاند ، و این مردم که آنانرا قدر میدانستند \_ و برصدر مینشاندند ، اسباب کمال آسایش این گروه را همیشه بخوبی فراهم می کردهاند ، و کیف زندگانیشان بدلخواه خودشان بستگی داشته است.

در سرزمینی که دانش ـ و دانشمند ارزش خودرا از دست می دهد مردم شایسته دلسرد می شوند ـ و دانشمندان می گردند ، ـ و دانشمندان

راه خویش پیش گیرند ـ وازان سرزمین کوچ کنند ، چنانکه بروزگار انوشیروان

دانشمندانروم بایران پناه آوردند ، \_ و پس از چیره شدن تازیان بر ایران ، دانشمندان ایرانی در بغداد \_ و دربار خلافت گرد آمدند \_ و این تمدّن ِ بزرگ ِ اسلامی را بنیان نهادند .

اندیشهٔ ارسطو درایران ویونان تأثیری بسزا داشتهاست

بهرحال شکتی نیست در اینکه ارسطو همچنانکه خیلی بیش از فیلسوفان پیشین خود در اندیشهٔ یونانیان تأثیر کرده بوده ، ـ درافکار دانشمندان

اسلامی نیز بسیار مؤثر بودهاست ، و حقّ آ او نخستین کسی است ـ که منطق را برپایه درستی تدوین کرد ، وفلسفه را بابرهان عقلی استوار ساخت ، واو اندیشه هائی آورد ـ که پیشینیانش از آنها نا آگاه بودند ، و باوجود این بافروتنی بسیار در آغاز همین مقاله کار خویش را کوچک می شمارد ، و همه مطالب را جزاند کی از پیشینیان خود می داند ، ولی بگواهی همین سخن ـ او

دانش درجائی که ارزش دارد پیوسته پیش میرود

دانش بنزد دانشمند متوقیف نمیماند ، و همچنانکه بخش طبیعیات ارسطو ـ و فلکیات او ـ و بطلمیوس ـ با پیشرفت علوم طبیعی و سپهری دگرگون شده . ـ اللهیات او هم در اثر اندیشه فلاسفه اسلام تغییرات کلی کردهاست ، ـ بااین

تفاوت که آن تغییرات را همه می بینند ، ـ وازین تغییرات اهل فن آگاهند .

ما برای نمونه همین برهان وسط \_ وطرف ارسطورا که اهم مطالب این مقاله الف صغرای اوست (چنانکه لوکری در بیان الحق و برخی فیلسوفان دیگر از این مقاله تنها بآوردن همین برهان بسنده کردهاند) مطرح کردیم ، و پارهای

چگونگی بحث ما پیرامون الف صغرای ارسطو

اندیشه های فلاسفهٔ اسلام را دربارهٔ آن آور دیم، \_ وخودنیز هرکجالاز مدانستیم آنچه دریافته بودیم نگاشتیم ، \_ تا دانسته شود که تنها دربارهٔ همین مطلب کوچک

حکمایما چگونه نگریستهاند، ـ و چهگفتهاند، درصورتیکه اندیشه های حکمای اسلام هرمطلب از مطالب ارسطو را بر همین منوال گسترده، و دگرگون ساخته است.

اینکه گفتیم دربارهٔ سخن ارسطو برای اینست که برحسب تقریر شیخ این برهان چنانکه ازگفتار ما پیدا خواهد شد، یا برهان اثبات واجب است ، یا برهان نابودی تسلسل ، و برای هریک از این دو مطلب حکمای ما برهانهای بسیار آوردهاند \_ که روان ارسطو \_ و یونانیان از بیشتر آنها آگاه نیست، چنانکه دربارهٔ ابطال تسلسل صدرالدین شیرازی درامور عامّهٔ اسفار ده برهان یادکرده ، و اگر همه برهانهای ابطال تسلسلرا با اندیشههای حکمای اسلام پیرامون آنها گرد آوردند. خودکتابی بزرگ خواهدشد. ودراثبات واجب کتابهای جداگانه نگاشته اند، مانند اثبات واجب قدیم و جدید ملاجلال دوانی ـ و سیّد صدر شیرازی، وجامعـ الافكار ملامهدى نراقى (متوفتي ١٢٠٩) كه قريب ٥٠٠ صفحه بزرگ است اين که گفتیم کتابهای فلسفه و اندیشههای فیلسوفان اسلاماست . امّا اگر سخنان متکلّمان ـ وگفتارهای ذوقی وعرفانی صوفیانرا هم برآن بیفزایند، مثنوی از هفتاد من كاغذ درمى گذرد . همچنانكه ما هم درين مقدمه بگفتار فلسفى بسنده كردهايم، و پیرامون سخنان عرفانی ـ وکلامی نگشتهایم .

این چگونگی مطالبی است که ارسطو و یونانیان از آنها آگاه بوده اند، اما اندیشه هائی که اصلاً بردل آنان نگذشته است مانند حرکت جوهری و برهانهای تجرد روان مردمی و مسأله معاد و مانند اینها ، باندازه ای فراوان است که چند برابر فلسفه ارسطوست، وحقیقت مطلب اینست که اندیشه های ارسطو اندیشه های

۱- معتبرترین نسخهٔ این کتاب ـ وبرخی کتابهای دیگر در کتابخانهٔ اهدائی نگارنده در دانشگاه سوجوداست ، سراجعه شود بمجلد سوم بخش یکم فهرست کتابخانهٔ اهدائی این ضعیف .

فیلسوفانه ـ و برهانی بوده ، و بهمین سبب کتابهای او دانشمندان را شیفته او ـ و تألیفاتش ساخته ، شهرت بیمانندی پیداکردهاست، وبرخی حکمای اسلامی ـکه میخواستند بمانند اخوانالصفا نام خودرا پنهان ، واندیشه فلسفی خویش را رائج کنند ، نظریه خودرا بارسطو نسبت دادهاند .

چنانکه ابن طفیل در رسالهٔ حیّ بن یقظان خود یادآوری ابن سینا کردهاست ـ که درتألیفات شیخ چیزهائی یافته می شود ـ که پیروکسی نیست درکتب ارسطو نیست، ولی بدرستی ندانسته است ـ که شیخ

دركتب ارسطو نيست ، ولي بدرستي ندانسته است ـ كه شيخ با وجود اینکه بروش مشاء گفتگو میکند پیروکسی نیست ، چه ابو عبید در رسالهٔ سرگذشت او گوید: «من ازشیخ خواهش کردم که کتابهای ارسطو را تفسیر کند، ولی او عذرآورده گفت : اگر بانگاشتن کتابسی که درآن آنچه ازین علوم نزد من درستاست بیاورم ـ وپیرامونسخنان دیگران نگردم ـ از من خوشنود میشوی در بغ ندارم ؟ من بهمين راضي شدم ، پس او نكاشتن طبيعيّات كتاب الشّيفا را آغاز كردا. وازین سخن پیداست که شیخ نخواستهاست کتابـی بپیروی ارسطو بنگارد ، بلکه او خود میخواست از راه برهان عقلی ـ که روش مشّاء است فلسفهٔ خویش را نگاشتهباشد. وخود مقدمه ابوعبید برکتابالشفاء، وتفسیر ابنرشد برمابعدالطبیعه ارسطو نیزگواه این مطلب است ، چه ابن رشد در تفسیر همین مقاله ـ و مقالات دیگر ، وهمچنین درتهافت التهافت جاهائیراکه ابن سینا از راه ارسطو جداشده یادآور میشود . حکمای معاصر ما گویند دلیل اثبات اتّحاد عاقل و معقول ـ که درکتاب المبدء والمعاد تأليف شيخ ابن سينا آمده نظر خود اوست ، و اين انديشه با اينكه شیخ این کتاب را بخواهش ابو محمّد شیرازی برروش مشّائیان نگاشته ناسازگار نیست ، ـ زیرا طریقهٔ شیخ اینست که او هرگز از عقیدهٔ خود درنمی گذرد ،

١ ـ عيون الانباء چاپ اول ج٢ ص٥٠٦.

وکسی را پیروی نمیکند، بهرحال این رشته سرِ دراز دارد ، \_ بهترست ازین گفتگو درگذریم ، وسخن کوتاه کنیم ، وباصل مطلب پر دازیم ، پس گوئیم :

فارابی درکتاب زینون کبیر<sup>۱</sup> گوید :

گفتار فارابی در جهان کون و فساد ، هرچه از چیزهائی – که پیرامون برهان وسط نبود – وهست شد ممکن الوجوداست ؛ زیرا اگر وطرف ارسطو ممتنع الوجود بود موجود نمی شد ، واگر واجب ـ

الوجود بود همیشه ثابت و موجود بود ، و ممکن الوجود در هستی خود بعلّتی نیاز منداست که اور ا از نیستی بهستی آرد ، پس هرچیز که نه بخود و بذات خود موجود است ممکن الوجود است ، و هر ممکن الوجود است ، و هر ممکن الوجود دی هستی او از غیر اوست ، و آن غیر اگر ممکن الوجود باشد سخن در او مانند سخن در مانحن فیه است، پس بنا چار می باید هستی ممکن الوجود بواجب الوجود بذات رسد .

وروا نیست که چیز علّت خود باشد ، زیرا که علّت بذات برمعلول تقدّم دارد، په اگربگوئیم: الف علّت باست ، مقصود ما اینست که هستی ب از هستی الف فعلیّت یافته ، واین قضیه مقتضی آنست که هستی علّت برمعلول متقدّم باشد ، و یك چیز دوهستی ندارد پکی پیشین وعلّت ، و دیگری سپسین و معلول ، تا چیز علّت خود باشد .

١ - چاپ حيدر آباد ١٣٤٩ ص ٣ - ٥.

و بهمین طریق دانسته شود که روا نیست که ماهیّت چیز سبب وجود او شود - که عارض ماهیّت است ، زیرا هستی علّت سبب هستی معلول است ، وماهیّت دوهستی ندارد - که یکی مفید باشد و دیگری مستفید .

وجایزنیست که دو چیز باشد که هریك علّت دیگری بود، \_ مثلاً: الف \_ وب ، پس الف علّت هستى ب باشد ، وب علّت هستی الف، - چههستی ب هرنگاه از الف است لازم است که هستی الف متقدّم باشد برهستي ب، پس معلول ب نباشد، چه اگر الف هم معلول ب باشد لازم آید \_ که الف از آنرو که علّت ِ ب است \_ در هستی خود براو متقدّم باشد ، و از آ نروکه معلولِ ب است در هستی خود از ب متأخر باشد، پس دریك اعتبار هم موجود باشد ـ وهم معدوم، وب علّت خود باشد ... ، زير اكه علّت علّت علّت است ، پس هرگاه ب علّت الف است ، و الف علّت ب ، پس ب علّت خود خواهد بود، و درنتیجه هستی او برهستی خود او متقدّم باشد، واين باطلاست.

وچنین نیست حال دومتضایف ، ــ چه علّت سوّمیی هست که علاقهٔ تضایف را میان آنها واقع ساختهاست .

وجائزنیست که علّتهای ممکن بی پایان وجود داشته باشد،

زیرا هریك آنها دارای خاصیت وسط است ، پس باعتباری معلول باشند، و باعتباری علّت ، و هر چیز که دارای خاصیت وسط است بضر ورت اوراطر فی است ، وطرف پایان است ، پس ممکنات مستند باشند بوجود و اجب الوجود \_ که از علّتهای مادّی ، وصوری ، و غائی ، و فاعلی ، مبرّا ، و منزّه است .

وباز درتعلیقات حاصل سخنش اینست که اگر معلول مطلقاسپسین باشد ، یعنی علّت نباشد ، و اورا معلولی نبود ، لابد اورا علّت دیگری خواهد بود ، واین علّت را اگر علّتی باشد آن وسطی در حکم واسطه خواهد بود ، خواه متناهی باشد – وخواه نامتناهی ؛ پس وجود آن سلسله مادام که برای او طرفی غیر معلول فرض نشود ، درست نباشد . وعلّت می باید با معلول موجود باشد ، چه علّتهائی که بامعلول موجود نیستند علّت حقیقی نیستند ، بلکه مُعِدّ اند ، مانند جنبش انتهی .

نگارنده گوید: شکتی نیست بنزد فلاسفه از ارسطو تا ملاصدرا مناط نیاز مندی ممکن بعلت امکان است ، و موجود اگر ممکن نباشد ـ بناچار واجبو بینیاز ازعلت است ، ونیز برهان وسط وطرف ارسطو همچنانکه از تفسیر یحیی بن عدی ـ واز سخن فار ابی در تعلیقات برمی آید فقط منظورش اثبات واجب الوجود است ـ نه ابطال تسلسل علل ، ولی ملاحظه می شود که فار ابی در رساله و زینون از این

۱ ــ چاپ حیدر آباد ص ۲ .

برهان ابطال تسلسل را استفاده کرده ، و صریحاً گفتهاست که : «جاثز نیست که علتهای بی پایان وجود داشته باشد» و نیزگفته : «طرف پایاناست» .

آما شیخ از یکسو این برهانرا در باب تناهی علل آورده ـ و در آخر برهان صریحاً گوید : «سخن گوینده که اینجا دو کنارگین است » تاگفته او «هرچه میان دو کنارگین است بضرورت میان آن دو محدود است » که صریح است در اینکه این برهان ، برهان ابطال تسلسل است ، ولی از طرفی صریحاً می گوید : این فصل را بشناسائی مبدء نخستین تخصیص داده است ، و در خلال برهان می گوید «فرق نمی کند که بترتب متناهی مترتب باشند ـ یا بترتب نامتناهی » و نیز گوید : «هرگاه طرفین باشد ـ و میان آنها میانگینهای بی پایان باشند ، مانع غرض ما که اثبات علت نخستین است نخواهد بود » پس معلوم می شود که منظور اثبات مبدء نخستین است .

پسشیخ یکبار بتعلیقاتفارابی نگریسته \_ وبرهانرا همچنانکه ظاهرِ سخن ارسطواست برهان اثبات واجب شمرده ، و بار دیگر برسالهٔ زینون او ، و برهانرا برهان ابطال تسلسل دانستهاست .

ناظرين كلام شيخ هم مختلف فهميدهاند .

ملاجلال دوّانی و ملاصدرا بسخنانی که اوّل از شیخ نقل کردیم نگریسته واین بر هانرا بر هان ابطال تسلسل دانسته اند بااین تفاوت ـ که ملاجلال بر آن ایراد کرده ، و آنرا کافی ندانسته ، و ملاصدرا آنرا محکم ترین بر هانها دانسته است . و سیّد احمد محشّی شفا بسخنانی که بعداً از شیخ نقل خواهیم کرد متوجه شده ، و بااصرار و آوردن شواهدی ، آنرا بر هان اثبات مبدی اوّل شمر ده است . نظیر همین اختلاف نظر برای ناظرین باشارات شیخ پیش آمده است ـ که بعداً پیرامون آن گفتگو خواهیم کرد . وما معتقدیم که همچنانکه از سخن ارسطو بدست می آید این بر هان باین صورت که درشفا آمده اثبات کننده مبدی نخستین است،

و ربطی بابطال تسلسل ندارد . نهایت امر پس از آنکه مبده نخستین بفرض اینکه میانگینها بی پایان باشند ثابت شد (یعنی پس از آنکه ثابت شد که این سلسله نامتناهی که همه ممکنات هستند بعلت مستقله خارج از این سلسله نیاز منداست ، ) ناچار بصدد چگونگی استناد سلسله بآن علت خارج واجب الوجود برمی آییم ؛ در اینجاست که این سلسله از هرکجا که بخواهد بآن مبده واجب مستند شود ـ بناچار همانجا پایان می بابد ، زیراکه یکایک آن آحاد بی پایان هم علت اند و هم معلول ، واجتماع دو علت مستقله بر یک معلول روا نیست ، پس سلسله بپایان می رسد ، و ما دوباره در ینباب گفتگو خواهیم کرد .

## درشفا گوید :

## مقالهٔ هشتم درشناخت سر آغازست

## فعل یکم

در متناهی بودن علتهای فاعلی ـ و قابلی است'

چون ما باین جای کتابمان رسیدیم سزاواراست که آنرا بشناسائی مبدء نخستین همهٔ وجوه بپایان رسانیم، وباینکه آیا او هست ؟ و آیا او یکی است ؟ و درمر تبهٔ خود انباز – و ند ندارد ؟ وراهنمائی کنیم بمر تبهٔ هستی او ، وبتر تیب موجودهائی که دون او هستند ، وبمراتب آن موجودات ، و بحال بازگشت باو ، در حالتی ازاو یاری می خواهیم .

پس نخستین چیزی کهازاین چیزهابرما واجب است اینست

۱ – مقصودش اینست که آن (علّتها) بعلّت فاعلی مستنداند هرچند بی پایان باشند، ـ زیراکه آنعلّت (فاعلی) هرچند آنعلّتها باو مستند هستند ـ ولی او از آن سلسله بیرون است، ـ در آنسلسله نیست، پس بانامتناهی بودن آحاد آنسلسله منافات ندارد، و اینکه اثبات مبدء فاعلی که از سلسله بیرون باشد بسلسله نامتناهی صدمه نمی زند.

و امّا بیان محال بودن عدم تناهی سلسله، پس بر تو قراءت خواهیم کرد فراموش نکنی ـ سیّد احمد . که دلیل بیاوریم براینکه علّتها از همهٔ وجوه متناهی اند ، واینکه در هر طبقهٔ ازعلّتها مبدئی نخستین است ، و اینکه مبدء همهٔ آنها یکی است ، و اینکه او باهمهٔ موجودات فرق دارد واجب الوجود

۱ – ازهمه ٔ وجوه ، یعنی خواه آن وجوه فاعلیباشند ـ یاغائی ـ یاصوری ـ یامادّی ـ ملااولیاء ـ سید احمد . بالجمله همانسلسلهای که علّتهای فاعلی بی پایان دارد ، بناچار می باید علّتی داشته باشد ـ که آن علّت را علّتی نباشد که او غایت غایتها ـ و فاعل وجود علّتها ـ و معلولهاست .

و برهمین قیاس کن کارِ علّتهای غاثیرا ، ـ دراینکه میباید آنهارا علّتی غاثی بلکه علّتی فاعلی باشد ـ که نه غایت دارد ـ و نه فاعلی باشد ـ که نه غایت دارد ـ و نه فاعل ؛ بلکه خود غایت غایات ـ و علّت علل است ؛ هرچند غایتها بی پایان باشند .

و همچنین است علّتهای صوری ، چه واجب است که آنهارا علّتی فاعلی باشد که اورا علّتی نبود ، و او نسبت بآنها طرف است .

وبرین قیاس کن کار علّت مادّی را ، چه سلسلهٔ علّتهای مادّی هم هرچند برود بی پایان ، بناچار آن سلسله را طرفی باشد که آن طرف علّت فاعلی آنها بود ، و آن علّت طرفی است بیرون از سلسلهٔ علّت و معلولها ، و مناط اعتبار در همهٔ این علّتها رسیدن \_ و مستند شدن بطرفی است بیرون از سلسله که نسبت او بآن علّتها \_ یکی باشد ، چنانکه شیخ بعداً باین مطلب تصریح خواهد کرد بگفتهٔ خود «و این یکی باشد ، چنانکه شیخ بعداً باین مطلب تصریح خواهد کرد بگفتهٔ خود «و این بیان سز او اراست که بیان تناهی همهٔ اصناف علّتها قرار داده شود » یعنی بیان قرار داده شود » یعنی بیان قرار داده شود برای استناد همهٔ اصناف علّتها بعلّتی فاعلی \_ که او طرف ، \_ و خارج از آنها است ، پس بانامتناهی بودن آنها ناسازگار نیست \_ چنانکه این مطلب پوشیده نیست . \_ سیّد احمد .

یگانهاست ، واینکه هستی هرموجودی ازاو آغاز شدهاست .

پسگوئیم : امّا اینکه علّت هستی چیز بااوموجودمیباشد گذشت \_ وتحقیق شد، سپس گوئیم هرگاه معلولی فرض کنیم و برای معلول علّتی فرض کنیم پس ممکن نیست که هرعلّتی را علّتی باشد، ـ بى نهايت، زير اكه معلول ـ وعلّت او وعلّت علّت او هركاه جملهٔ اینها درحال مقایسه برخیشان بابرخی فرض شود ، علّتِ علّت علّت نخستين مطلق هر دوچيز خواهدبود ؛ و آن دوتا نسبت باو معلول باشند هرچند باهم اختلاف دارند دراينكه يكي معلول بواسطهٔ اوست ، ودیگریمعلولبیواسطهٔ او، وسپسین و میانگین هیچیك چنین نیست ؛ زیراكه میانگین كه علّت چسپیده بمعلول است ـ فقط علّت يك چيزاست، ومعلول علّت چيزى نيست ، و هريك اينسهرا خاصيّتي است ، خاصيّت معلول كناركين اينست که او علّت هیچ چیز نیست ، و خاصیّت طرف دیگر اینستکه

خلاصهٔ این برهان اینست که سلسلهٔ علّتها و معلولهائی که مترتّب (بربالای هم و بهم بسته) هستند هرگاه متناهی فرض شود ، آنجا معلولی خواهدبود که فقط معلول است \_ (وعلّت نیست)

ا کفتار محقیق سبزواری پیرامون سخن شیخ درشفا

وعلّتی که فقط علّتاست (و معلول نیست ،) ومیانگینی (که هم علّتاست ـ و

هم معلول .) و دراین حکم فرق نمی کند که میانگین سلسله یکی باشد ـ یا بیش از یکی ، و همچنین است اگر آحاد سلسله بی پایان فرض شود ، ـ چه اگر فرض شود که آداد سلسله بی پایان است ، ـ باز همه آحاد نامتناهی (چون چاره نیست از اینکه آزرا طرف یعنی علّت نخستین باشد) دارای خاصیّت میانگین خواهد بود ، زیرا هریک از آحاد بر حسب فرض هم علّت است ـ و هم معلول ، پس جمله یعنی آحاد بأسر معلول خواهد بود ، ـ زیرا و جود جمله بآحاد بسته است ، پس جمله معلول خواهد بود ، و بنا چار علّتی خواهد داشت ، وعلّت جمله ممکن نیست که عین آن جمله باشد ، ـ و نه جزء آن ، چنانکه این مطلب را در اشارات پیدا کرده ، و بیان آنرا در این جا با همال و اگذارده ، و گویا چون مطلب بنز د شیخ روشن بوده ـ این کار را کرده است ، پس بنا چار علّت خارج از سلسله خواهد بود .

ودراشارات آگهی داده است که علّت جمله بناچار می باید علّت هرجزئی باشد، پس اگر چیزی هم که علّت جمله فرض شده معلول باشد لازم آید که داخل درسلسله باشد ، پس باید علّتی باشد ـ که معلول نبود، و همین مطلوب است .

یا گوئیم علّت جمله چاره نیست که باید علّت بعض اجزاء جمله باشد پس آن بعض که معلول علّت جملهاست از دو شق بیرون نیست .

ياكنارگين سلسلهاست .

یا از میانگینهاست .

راهی ب**شق ّدوم نی**ست .

زیرا که هرپاره از میانگینهای سلسله علّت موجبهای دارد که در درون سلسلهاست ، و توارد دو علّت موجبه بریک معلول محال است :

پس بناچار آن بعض معلول کنارگین سلسله خواهد بود ، پس لازم آیدکه سلسله بپایان رسد ، و همین مطلوب است ، و بعض این مقدمه ها را چون آشکار بوده شیخ یاد نکردهاست ، بپایانرسید آنچهموردنظربود ازسخن محقی سبزواری درحاشیهٔ شفا .

> توضیح سبزواری با متن شفا ناسازگارست

نگارنده گوید: از آغاز این حاشیه تا آنجا که گفت هریک از آحاد برحسب فرض هم علتاست و هم معلول بامتنشفا مطابق است و از اینجا ببعد بسخن شیخ درشفا مربوط نیست ، محشتی از سخن شیخ در شفا بکلتی منحرف شده ـ وبسرا غ

چه گفتار شیخ دراشارات رفته است . زیرا معلول بودن جمله \_ و آحاد باسر، ربطی ببرهان وسط و طرف ندارد ، چه مقصو دش از وسط ، وسط نسبت بطرفین است ، و معلولیتی که در برهان اشارات آمده همه جمله را فرا می گیرد ، وسط و طرف بودن در آنبرهان دخالت ندارد ، چنانکه عنقریب آنرا نقل وشرح خواهیم کرد . سخن شیخ در شفا بگفتار ارسطو ناظر است ، و حقاً او خوب سخن ارسطورا دریافته ، و بهتر از دیگران آنرا شرح \_ و بیان کرده است . و نیز سبزواری در اینجا مطالب اشارات را بااندك تصرفی آورده \_ و مکرر عذر خواسته که چون این مطالب برشیخ آشکار بوده آنها را بوضوح خود \_ و بفهم مطالعه کنندگان واگذارده است . درصورتی که نه مطالب اشارات که متن بسیار مجمل \_ و مختصری است از این مطالب شفا مستفاد می شود ، و نه برهان و سط و طرف شفا از اشارات بدست می آید ، در پایان سخن محقق سبزواری برهان را بابطال تسلسل پایان داده ، چنانکه از اشارات نقل خواهد شد .

پسازین گوید: «ونیز ممکناست گفته شود که اینجا هرگاه سلسلهای بیهایان فرض شود ، وهریک معلول علتی باشد نزدیک و بیرون ازخود آن ، گوئیم هریک از آحاد این سلسلهٔ بیهایان معلول علتی است نزدیک و بیرون از خود او ، ودرون این سلسله که آن علت تنها علت همین معلول است و بس ، پس

اوعلّت همه است\_جز خودش ، وخاصیّت میانگین اینست که اوعلّت طرفی و معلول طرفی است ، خواه میانگین یکی باشد\_یابیش از یکی

هریک از آحاد این سلسله علت یک معلول نز دیک است ـ که درون این سلسله است، زیرا که آنچه درین سلسله چنان معلولی است ، زیرا آنچه چنین علتی از سلسله است ـ اگر از معلولهای سلسله کم معلولی است ، زیرا آنچه چنین علتی از سلسله است ـ اگر از معلولهای سلسله کم باشد ، لازم آید ـ که بعض آحاد سلسله را بوصفی که یادشد علت نباشد ، واگر بیش باشد ، لازم آید که بعض آحاد سلسله معلول نباشد ، و هرگاه بر ابری ثابت شد ، و اجب شود که هر جزء از سلسله را معلولی باشد از آحاد همان سلسله ، ـ پس لازم شود که جزءِ سپسین سلسله علت خود یابرخی علتهای خود باشد ، و این خلاف فرض است ، جزءِ سپسین سلسله علت خود یابرخی علتهای خود باشد ، و این خلاف فرض است ، سپس محالات دیگری لازم آید ، چنانکه ما در تعلیقات اشارات بدان اشاره کرده ایم ، و گویا چون مقد مات با تأملی نز دیک بپیدایش بوده است ، شیخ بتفصیل آنها نیرداخته است .

ونیز گوئیم برمعلول سپسین سلسله صدق میکند که معلول است و علت نیست ، و بر هریک از باقی سلسله هم صدق میکند که معلول است ، و از جهت تضایف چاره نیست که هرمعلولی را علتی باشد ، پس اینجا اگر علتی که معلول نیست نبود ، لازم آید که شمار علتها از شمار معلولها کم آید ، واین با تضایف منافات دارد . بپایان رسید سخن محقیق سبزواری .

وچنانکه ملاحظه میشود دراین گفتار او جز اشاره بتضایف که در السنه مشهوراست ، مطلب تازه دیده نمیشود .

سیّد احمدگوید: «من میگویم پیداست کهاین از دلائل اثبات علّت نخستین است ـ نهاز دلیلهای ابطال تسلسل ، و گواه این است سخن شیخ که

۱ <sup>–</sup> گفتار سید احمدپیرامون سخن شیخ درشفا گوید: «یا مترتب شود ترتب بی پایان » که دلالت می کند براینکه مراد ابطال تسلسل نیست ، و همچنین «وسخن گوینده که علت پیش از علت بی پایان است الخ و همچنین سخنش در اواسط این فصل «پس از همهٔ این سخنان پیدا شد که اینجا علتی نخستین است الخ ، و پس ازین اشاره کرد بباطل بودن تسلسل بسخنش: «بلکه دانستی که هرچه طبعاً دارای ترتیب است متناهی است ».

شیخ در تعلیقات کوید: «هرگاه معلول پسینی باشد، و آنرا علتی باشد که این علت هم معلول باشد، و این میانگین بکنارگین ِ غیر معلولی نرسد، وجودشان درست نخواهد بود ؛ زیرا حکم و اسطه خواه یکی باشد ـ و خواه بـی پایان ، در نیاز مندی بعلت دیگری یکی است، و علت و اجب است که بامعلول موجود باشد، نیاز مندی بعلت که هرگاه ج معلول پسین باشد ، و ب علت او ، ولی این علت داستانش اینست که هرگاه ج معلول پسین باشد ، و ب علت او ، ولی این علت بعلتی نیاز مند باشد ، و جود ب خواه یکی باشد ، یا بیش از یکی ، درست نیست ـ مگر اینکه آنجا کنارگینی باشد که بآن کنارگین رسد ، چه ب و آنچه جانشین و مانند ب باشد ، حکمش در نیاز مندی بعلت خارج ، حکم و اسطه است .

ونیز در تعلیقات گفته: «روا نیست که درهستیها چیزهای علت و معلول باشند، و بعلیّت غیر معلول نرسند» و باز همانجا گفته: «درست نیست که در موجودات چیزی باشد که بکنارگینی نرسد» و در اشارات گفته است که: «هر سلسلهای که از علیّها و معلولهای مترتب فراهم آمده باشد متناهی باشد، یانامتناهی، پیدا شد که اگر همهٔ آحاد آن سلسله معلول باشند - آن سلسله بعلیّت خارجی نیاز منداست ، ولی آن علیّت بناچار بعنوان کنارگین بدان سلسله می پیوندد، و نیز آشکار شد که اگر در آن سلسله چیزی که معلول نیست وجود داشته باشد، او کنارگین

و پایان است ، پس هرسلسله ای بواجب الوجود بذات می رسد . انتهی و همه این گفتارها راههای روشنی است بدانچه ما گفتیم ، و نورهای درخشان و شعلههای تابان است که از افق آنچه ما گفتیم برخاسته ، و یاری می کند نظر ما را بالاترین تأیید آنچه بهمنیار در تحصیل یاد کرده ـ بسخنش که اگر طرف غیر معلولی نباشد ، و هر چیزی معلول و ممکن باشد ، خواه یکی بود ـ و خواه بی پایان ، هستی آن معلولها درست نخواهد بود » بپایان رسید آنچه منظور بود از حاشیه شفا .

نگارنده گوید : غایت و نتیجهٔ هریک از برهانهای ابطال برهان وسط وطرف تسلسل ، اثبات علَّت نخستين ، يعنى واجب الوجود است ؛ سرانجام بابطال برهان وسط وطرفهم سرانجام بابطال تسلسل منتهى مىشود، تسلسل مىرسد زیرا که فرضاً که بگوئیم میانگین چه متناهی باشد ـ و چه نامتناهی، وسط ودارای خاصیت وسط بودناست ؛ ولازم آیدکه کنارگینی خارج از سلسلهٔ بی پایان وجود داشته باشد ـکه آن کنارگین ِ خارج ، علـّت نخستین ـ و بناچار واجب الوجوداست . و بنابراین بااین برهان وجود واجب بینیاز از ابطال تسلسل ثابت شود . ولي از بستگي و ييوستگي اين سلسله ٔ بيپايان بواجبالوجود ، بناچارتناهی سلسله ـ و بطلان تسلسل لازم می آید ، ببیانی که بعد خواهد آمد، بویژه که واجب الوجود ، وحدت حقَّه عقيقيَّه و از همه جهت بسيطاست ؛ مركَّب نيست ، نه از اجزاء خارجيَّه ـ و نه ازاجزاء عقليَّه ـ و نه از وجود وماهيَّت، بلكه صرف حقیقت وجود ـ و هستی است ، روا نیست که از او صادر شود مگر یک چیز بسیط . بناچار آن چیز یکی از آحاد سلسله خواهد بود ، و هم آنجا سلسله بيايان ميرسد.

پس اصرار محشّی شفا براینکه شیخ بااقامهٔ برهان وسط و طرف ، فقط

منظورش اثبات علّت نخستین است ـ نه ابطال تسلسل ، اوّلا یا خود برهان منافات دارد ، ثانیاً باتصریح شیخ در آغاز فصل که عنوان آنرا تناهی علل قرار داد ، ثالثاً کلمه طرف ظاهر است در اینکه سلسله بآن طرف که می رسد بپایان رسد ، رابعاً عبارتی که خوداو از شیخ در آخر این برهان نقل کرده «که هر چه طبعاً دارای ترتیب است متناهی است » و خود اعتراف کرده که این ابطال تسلسل است ، و بدیهی است که نظر شیخ بهمین برهان است ، بامد عای او ناسازگار می باشد . و نیز با گفته شیخ که گوید : « هر چه میان دو کنارگین است بآن دو محدود است » و چند مورد دیگر در عبارات شیخ در همین فصل . و نیز دو جمله اخیری که از تعلیقات نقل کرده مطلوب عبارات شیخ در همین فصل . و نیز دو جمله اخیری که از تعلیقات نقل کرده مطلوب محشی را نمی رساند ، زیرا منتهی شدن بعلت غیر معلول ، هم در صورت ابطال تسلسل در ست است ، و هم در صورت وجود تسلسل ، و همچنین است اینکه شیخ کفت در ست نیست که در موجود ات چیزی باشد که بطرف نرسد .

وامّا عبارات اشارات پس آن چنانکه بعد بیاید دلیل ابطال تسلسل است، علاوه: این مطلب که بر هان بر هان اثبات واجب است ـ یابر هان ابطال تسلسل مهم نیست، چه در هر دوصورت بر هان اثبات واجب است، گرچه ناظرین کلام شیخ مختلف فهمیده اند، مهم پاسخ اشکال محقیق دوانی است ـ که محشی از آن طفره می زند.

پسازین محشی شفا کوید: «برخردمندان پوشیده نیست که این (سخن بهمنیار) بوجهی دلیل اثبات و اجب تعالی است براه دیگر ، و آن اینست که سلسله ممکناتی که تا بینهایت کشیده شده اند ، باهریک از آحادشان در اینکه نابودی آنها در واقع رواست ، انباز و شریکند ، پس اگر و اجب تعالی نباشد جمله آنها موجود نشود ، و گرنه ترجیح بی مرجیح لازم آید ».

ایراد دیگر نگارنده برمحشی شفا ونیزگوید: «اگر جز ممکن موجودی نباشد هرچنـد سلسله آن ممکنها بی پایان باشد روا بودکه سلسله دیگر بجای این سلسله قرارگیرد، ـکه پارههای آن سلسله همچون عقول ـ ونفوس ـ واجرام علوی، وسفلی، همانند ـ وهمشکل اجزای این سلسله باشد.

ایراد محقیّق دوانی بر برهان وسط و طرف

پس هرگاه اینرا دانستی گوئیم تباهی نظر علامه ٔ دوانی پیدا شد ، و آن اینست که شیخ بصدد دلیل آوردن بر ابطال تسلسل است ، و آنرا دلیل وسط و طرف نامیده ، سپس در رساله ٔ خود بنام انموذج (العلوم) یکبار نقض وارد کرده ـ

وبار دیگر حل ، وعبارتش اینست : بدان که (شیخ) رئیس درشفا بربطلان تسلسل در چیزهای مترتب دلیل آورده باینکه لازم می آید اینجا میانگینهائی باشند بسی کنارگین ، چه هریک از آحاد بر این فرض میانگین است ـ بین پیشین وسپسین خود ، ـ بدون اینکه بپایان رسد ؛ پس لازم آید میانگین بی کنارگین (وجود پیداکند) واین محال است ؛ زیرا که میانگین مضایف کنارگین است ، و دو متضایف در وجود متکافی (و هم دوش اند .) پس محال است که یکی آنها جدا از دیگری محقق شود . سپس گفته است من می گویم بر این سخن ایرادی است .

اما اول پس بنقض ، \_ بجنبش سرمدی سپهری که آنرا اثبات می کنند ، چه موجود از جنبش نزد فلاسفه چنانکه تحقیق کرده اند همان توسط است ، و این جنبش کنارگینی ندارد \_ مگر کنارگین اضافی ، \_ و مانند این کنارگین در صورت تسلسل (علیها) هم وجود دارد ، زیرا هریک از آحاد را کنارگینی است که نسبت باو کنارگین است ، هر چند آن کنارگینها هم نسبت بکنارگینهای فرضی دیگر میانگین باشند .

امّا دوّم بحل ، توضيح اينكه :

اگر مقصود از کنارگین آنست که نسبت بهیچ چیز دیگر اصلاً میانگین نبود ـ ما قبول نداريم كه ميانكين باين معنى مضايف كناركين باشد، همچنانكه بنوت (فرزندی) مضایف ابوّت (پدری) است ، وایناضافه اقتضا نداردکه اینجا ابوّتی باشدکه چیزی که بآنابوتت وصف میشود ببنوتت شخص دیگر موصوف نشود . و اگـر مقصود از کنارگین آنست که نسبت بچیزی کنارگین باشد خواه نسبت بچیـز دیگــر میانگین باشد ـ و خــواه نباشــد ، پس این معنی در سلسلهٔ مترتّب بـي پايان هـم موجوداست . بلكه گوئيم : نرسيدن بكنارگيني كـه اصلاً میانگین نبود لازمهٔ تسلسل در چیزهای مترتب بلکه نزدیک است که عین آن باشد ، پس استدلال بوسط وطرف ، و بفرض اینکه بدیهی باشد تنبیه برآن ، فائدہ ندارد ؛ زیرا که این کنارگین جلی تر از آن کنارگین نیست ، چه کسی که تباهی ترتب چیزهای بسی پایان را باور ندارد ، قبـول ندارد که هر میانگینی را كنارگيني لازماست كه اصلاً ميانگين نباشد ، واگر اين مطلب پيدا ميبود بطلان تسلسل برکسی پوشیده نمیماند ، بپایان رسید گفتار سیّد احمد . و سپس از سخن فارابی که پیشازین نقل کردیم گفته ٔ او «و جائز نیست » تا «طرف پایاناست » شاهد آورده يس از آن گويد:

« و همچنین است آنچه شیخ در برخی رساله های خود گفته که اگر این جمله را کنارگینی نباشد ، هیچیک از آحاد جمله شایسته علیت و معلولیت نخواهد بود به زیرا همه آنها ممکن اند ، و هیچیک از ممکنات را از آنرو که ممکن است بردیگری مزیتی نیست ، برخلاف اینکه آن (جمله) را کنارگینی باشد ، پس آنچه نزدیکتر بکنارگین است \_ سزاوار فضیلت تقدم خواهد بود \_ نسبت بانکه از او دور ترست ، پس (این که نزدیکترست) علیت آن خواهد بود (که ردور ترست ،) وهرگاه جمله را کنارگین بیرون ازمه کنات که بخود و اجب الوجود و بذات خویش متقد ماست نبود ، ممکنات را قرب و بعدی نخواهد بود ؟ و ازین

جمله هیچ چیز امتیاز پیدا نخواهد کردکه علّت باشد ، وچیزی که معلول باشد» بپایان رسید آنچه نقل آن از محشّی شفا منظور بود .

شواهدی که محشّی آورده بامدّعای او سازگار نیست

و بسی جای شگفتی است که سخن فارابی که محشی نقل کرده صریح است دراینکه جمله ممکن نیست بی پایان باشد ـ و پایان دارد ، پس گفتار او ناظر بابطال تسلسل است ، البته لازم ابطال تسلسل اثبات واجب الوجود است ، واماً کلام

شیخ نیز که از برخی رسائل او نقل کرده روشنترین بیاناست برای ابطال تسلسل، وهیچیک از این منقولات منظور محشی را نمی رساند ، ـ زیراکلام فارابی ـ وشیخ هردو تسلسل را ابطال کرد ، و محقق دوانی را تأیید کرد ، ـ از آنروکه گوید سخن شیخ پیرامون ابطال تسلسل است ، و این خلاف منظور محشی است که می گوید : برهان وسط وطرف ربطی بابطال تسلسل ندارد ، و برای اثبات و اجب است .

پاسخ محشی شفا در برابر ایراد محقق دوانی تااینجا هماننداست بقصه ابوالفتح عمر بن ابراهیم الخیامی در برابر سؤالات ابو حامد محمد غزالی ، چه غزالی درنیشابور بدیدن خیام آمد ، واز وی پرسید که جسم سپهری متشابه است و طبیعت متشابه چگونه درقطب مقتضی سکون است ، و درمنطقه مقتضی حرکت آنهم در هرمنطقه باعتبار نزدیکی و دوری نسبت بقطب و منطقه مقتضی حرکتهای سریع و بطی است ، و خیام در پاسخ غزالی آغاز کرد بگفتار پیرامون اینکه حرکت از کدام مقوله است ، و چندان سخنش بدرازا کشید که صدای مؤذ آن بألله اکبر بلند شد ، همینکه غزالی صدای اذان شنید از جابر خاست ، و گفت : جاءالحق و زهق الباطل ، (پاسخ اشکال غزالی در حاشیه خفری برالهیات شرح تجرید ذکر شده ، و درین باب صدرالدین شیر ازی رساله ای نگاشته بنام قطب و منطقه ، گرچه امروز دانسته شده که جسم سپهر و قطب و منطقه بآن معنی و جود ندار د . پس از آنچه امروز دانسته شده که جسم سپهر و قطب و منطقه بآن معنی و جود ندار د . پس از آنچه

ازمحشی نقل کردیم ، وی گوید : «عجب است از علامه دوانی که از این مطلب با نصوص صریحه غافل شده » آنگاه نیز سخن محاکمات را پیرامون تقریر برهان وسط وطرف شفاگواه آورده که عنقریب هنگامی که عبارات اشارات را نقل می کنیم آنرا نیز خواهیم آورد ، و دانسته خواهد شد که ربطی بمنظور محشی ندارد . سپس محشی گوید :

« و دلالت می کند و مناسباست با آنکه ما گفتیم آنچه عالامهٔ خفری

یادکرده بگفتهٔ خود ـ که :

شکتی نیست در هستی موجودی ، پس اگر واجب الوجود باشد مطلوب ثابت است ، و اگر ممکن الوجود باشد بناچار علتی فاعلی دارد ، پس یا بواجب منتهی می شود ، و این همان مطلوب است ، یا دور لازم می آید در علتهای فاعلی ، یا تسلسل ؛ واین دو باطل است .

امًا دور برای اینکه لازم آن تقدّم شیٔ است برخود ، و این بدیهی است که محال است .

واماً تسلسل برای این که همه علّتهای فاعلی بی پایان که چیزی از آنها بواجب الوجود بذات مستند نباشد دراینکه نیستی آنها بکلّی رواست ، و دراینکه در ذات آنها مرجع و وجود نیست ـ درحکم واسطه اند ، پس از وقوع چنین سلسله ای لازم می آید که ممکن ـ بی هستی محقیق وموجود شود ، و این محال است ، بپایان رسید سخن محشی .

و پوشیده نیست که سخن خفری همان دلیل است که محشی قبلاً یاد کرد بگفته خود «ممکناتی که به بی نهایت کشیده شده اند الخ » نهایت أمر خفری مطلب را از اشار ات و سخن

فارابی و خواجه گرفته ، وخوب تقریر کردهاست .

ایراد نگارنده

برسخن محشي

گفتار محشّی در تقریر سخن شیخ

نیز محشّی گوید: «هرگاه این مقدّمه درست شد در تقریر سخن شیخ برنظم طبیعی آنگوثیم: اگر جزممکن موجودی نباشد، لازم آیدکه علّتهای فاعلی در موضوعهای متناهی یا

نامتناهی متسلسل شوند ، وعلّتهای فاعلی واجباست که متناهی باشند ؛ زیرا اگر کنارگینی باشد که معلول سپسین است . و میانگینی که آن میانگین همان علّتهائی هستندکه بر هریک آنها علّتی دیگر مقدّماست ، لازم آیدکه کنارگینی دیگر باشد كهاو ميانگين نباشد ، زيرا تحقيّق پيداكردن ميانگين بدون دوكنارگين محال است . پساگر موجود منحصر بممکن باشد ، روا باشد که میانگین وجود پیداکند بایکی از دوکنارگین (بدونکنارگین دیگر)، واین محال است ؛ پس اینکه موجود منحصر بممكن بود نيز محال باشد . اين حاصل سخن شيخ است در صورتي كه برآن افز و ده شود اینکه لازم انحصار موجود در ممکن اینست که میانگینهائی وجود داشته باشد بسی پایان ـ که آنهارا کنارگین نباشد ، و میانگینها متناهی باشند ـ یا نامتناهی چاره نيست ازاينكه مىبايد كنارگين داشته باشند ، وخلاصهاش اينست كه مافوق معلول پسین تا ہے نہایت دارای خاصیّت وسط هستند . پس همچنانکه آحاد اینسلسله میانگینهائی هستند، مجموع مرکتب از آنهانیز میانگینی است ـکه اوراکنارگینی است ـ که معلول پسین باشد ؛ ـ چه این معلول خاصیّت میانگین ندارد ، و لابدّ باید کنارگین دیگری داشته باشد، ـ زیرا هرمیانگینی دو کنارگین می خواهد، وچون ممکن نیست که این کنارگین معلول محض ، یاهم معلول وهم علّت باشد ، لازم آیدکه فقط علَّتباشد؛ (درمقابل معلول پسین که فقط معلول بود) واینخلاف فرض۔و محال است . پس اگر واجب الوجود بذات موجود نباشد ، لازم آید که یکی از متضایفین که وسطاست بیمضایف دیگرکه طرفاست وجود پیدا کند ـ و این باطلاست ، زیرا لزوم تکافؤ دو متضایف در تعقل و در وجود ضروری است » بیایان رسید گفتار محشی .

پیدایش تناقض درگفتار محشّی

نگارنده گوید: این سخن محشی که گوید: «علتهای فاعلی و اجب است که متناهی باشند» درست است ـ در صورتی که برهان وسط وطرف دلیل ابطال تسلسل باشد، ولی این سخن

هم با ظاهر كلام شيخ منافات دارد ، و هم با آنچه محشى خود اصرار داشت ـ و بر آن از گفتار شيخ و ديگران گواه آورد ، و هم با آنچه خود بعدازين گويد «كه ميانگينها متناهى باشند يانامتناهى چاره نيست ازاينكه مىبايد كنارگين داشته باشند» زيرا فرض اينست كه ميانگين نيازمند بكنارگينى است خارج از سلسله ـ كه علّت مطلقه ـ و بخود موجود باشد ، حالا خواه سلسله ممكنات بپايان رسد ، يا بپايان نرسد ، و نامتناهى باشد ، پس در اثبات علّت مطلقه نيازى بابطال تسلسل نيست ، خنانكه قبلاً ـ هم ما گفتيم وهم خود محشى ، وهم ظاهر گفتار شيخ است .

ونیز محشی گوید: نقضی که علامه دوانی یاد کرده از چند جهت مورد نظراست چه اگر مقصود اینست که بجنبش قطعی سبهری که آنرا بسرمدی وصف کرده بر دلیل نقض

پاسخ محشّی از ایراد دوانی

وارد می آید ، پس جنبش سپهری از دو سو بسی پایان است ، پس کنارگینی ندارد تا میانگین داشته باشد ـ ولازم آید که آن میانگین را دو کنارگین باشد .

سخنش که «جنبش باین معنی درخارج وجود ندارد» (درپاسخ آن) گوئیم چنین نیست چنانکه از طبیعیّات این کتاب پیداست ، و ما آنرا سابقاً نقل کردیم . واین سخن که آن میانگین است اگر مقصودش اینست که درخارج چنین است این گفته پذیرفته نیست ، والا لازم آید وجود یکی از متضایفین بدون دیگری ، و اگر مقصودش اینست که در ذهن میانگین است ، پس این جنبش اگر پاره های آن در ذهن قار نیستند حکمش حکم وجود خارجی اوست ، واگر قار ند پس جنبش نیست، چه جای آن که میانگین باشد ، واگر این سخن را باور کنیم ، پس وجود آن جنبش

باهمه پارههای آن در ذهن ممکن نیست تا آن را میانگینی باشد ـ بدون کنارگین ، واگر مقصودش اینست که این دلیل بجنبش توسطی سپهری منتقض است ، ـ پس این جنبش حالتی است که جنبنده آن مثلاً در دوآن در دومکان (نسخه غلط است صحیح یک مکان) نباشد ، و این مقتضی نیست که میانگینی باشد که اورا دو کنارگین بود ، چگونه چنین نباشد در حالتی که این جنبش جز کمال ما بالقو میست ، و درماهیت این معنی پیوستگی . یا تقدر ، یا تعددی نیست ، و ممکن نیست میانگین بدون : پیوستگی ـ و تقدر ـ و تعدد ، پیدا شود .

(پس ازین نسخه های حاشیه چنین است : «ومنها انا لو سلمنا ان لما بین طرفیها وسطیّة اذ لاحدهما ازلیّة وللآخر ابدیّة ولیس شیء منها وسطیّه» و این عبارت غلط و مخدوش است ، شاید مقصودش اینست که یکی از طرفین ازلیّ و دیگری ابدیست، پس حرکت وسطیّه ای وجود ندارد) بپایان رسیدگفتار محشّی.

نگارنده گوید: او لا شیخ در فصل نخستین از مقالهٔ دو م طبیعیات کتاب شفا در باره بجنبش قطعی گوید: «واین چیز درحقیقت ذاتی ایستاده

## توضیح اینکه محشی سخن شیخرا درنیافتهاست

دراعیان ندارد، تنهابسبب نسبت جنبنده بدو جا، جائی که فروگذارده، وجائی که بدان رسیده ـ صورت آن بذهن نقش میبندد، زیرا صورت جنبنده درحالی که درجای مخصوص ـ وبانزدیکی و دوری مخصوصی است درخیال رسم می شود، سپس صورتی دیگر درحالی که در جای و در نزدیکی ـ و دوری دیگری است بصورت پیشین می پیوندد، پس انسان دوصورت را باهم می یابد که گویا یک صورت از جنبش است، و این صورت چنانکه در ذهن است در بیرون ذهن نیست، زیرا جنبنده در یک آن در دو مکان وجود ندارد (و این مانند شعله آتش گردان، و قطرات باران است، که اولی بنظر دائره آتش می آید، و دو می خط ؛ زیرا درجای

اوّل که هست صورتش درحسّ مشترك نقش میبندد ، وهنوز این نقش زائل نشده بجای دوّم میرسد وصورتش درجای دوّم که هست درحسّ مشترك نقش می شود ، و همچنین ، از این رو این صورتها بهم می پیوندند ، و از پیوستن آنها خط یا داثره دیده می شود . »

نگارنده گوید: این سخن شیخ صریحاست دراینکه جنبش قطعی وجود ندارد، ولی صدرالدین شیرازی، واستادش محقق میرداماد قدس سرّهماگویند: حرکت قطعیه نحوی از وجود دارد، واز سخن شیخ در زمان که مقدار جنبش است استفاده کردهاند که شیخ جنبش قطعی را هم بنحوی ضعیف موجود میداند، و محشی هم از استاد خود میرداماد قدس سرّه برخلاف آنچه بیشتر فلاسفه از سخن شیخ دریافته اند تبعیت کرده است، وازینر و گوید: که جنبش قطعی و جود دارد.»

« و بهرحال سخن محقی دو آنی ربطی بجنبش قطعی ندارد ، چه او صریحاً گفت که « جنبش سپهری سرمدی که وجود آنرا ثابت می دانند » و بازگفت : « موجود از حرکت توسیط است ، چنانکه تحقیق کرده اند » و هریک از این دو جمله ا

مراد دوانی جنبش توس<sup>ت</sup>طیاست نه قطعی

سخناو صريحاست؛ دراينكهمقصودش حركت توسّطيّهاست ـ نهحركتقطعيّه .

وتعریفی که برای جنبش توسّطی آورده همهٔ تعریف نیست، زیرا تعریفش چنین است که: این جنبش توسّطی حالتی است که بسبب آن جسم متوسّط است میان مبدأ ـ و پایان آن،

تعریف جنبش توس<u>"</u>طی

چنانکه دو آن درهیچ حَیَّزی نیست ، بلکه هر آنی در حَیَّزیاست .

و بعبارت دیگـر بودن جسم بحالتی که هرحدّی از حدّهای مسافت که فرض شود ـ نه پیشاز رسیدن بدان حدّ درآن حدّ است ، ونه پسازآن .

وباز بعبارت دیگر: جنبش توسطی بودن جسماست میان مبدأ \_ ومنتهی \_

بحالتی که هر آنی فرض شود حالش در آن آن با حالش در دو آنی که بدان آن محیط است یکسان نباشد.

پسدانسته شدکه بودن میان مبدأ ومنتهی جزء تعریف جنبش توسطی است، و منافاتی ندارد بااینکه حرکت توسطی ّه کمال نخستین باشد ـ برای چیزی که بالقو ّه است ، زیرا :

جنبش كمال نخستين است

جنبنده که میخواهد رو بکمالی برود خواه در وضع بجنبد ـ چنانکه بوضع دیگری درآید ، یا درمکان ـ که بجای دیگر برود ، یادرکیف که سفیداست ـ وسیاه میشود ، یا درکم " ـ

ومقدار که کوچک است \_ و بزرگ می شود، پیش از جنبش دراو قوّه محض است ، و هنگامی که رو بمقصد بجنبد کمال نخستین را کسب کرده ، و هنگامی که بمقصد رسید بعنی آن وضع \_ یا آن جا \_ یا آن سیاهی را دریافت ، یا بزرگ شد ، بکمال دوّم رسیده است ، پس کمال نخستین \_ که جنبش است میانگین است \_ میان قوّه محض \_ و کمال دوّم .

دربارهٔ سپهر بگفتهٔ پیشینیان کرچه سپهر هرگز ساکن نبوده جنبش سپهری تا بتوان گفت دارای قوّهٔ محضاست ، و هیچگاه هم نمی۔

ایستد تا بگوئیم بکمال دوّم رسید ـ و ایستاد ، ولی همیشه درهروضعی که باشد دارای استعداد تحصیل وضع دیگراست ، و نسبت بدان وضع دارای قوّهاست ، و جنبش او بسوی تحصیل آن ، نسبت بدان وضع کمال نخستین ، و هنگامی که آن وضع را تحصیل کرد بکمال دوّم رسیده هر چند نایستد .

مقصود محقق دوانی اینست که همچنانکه درسلسله علّت و توضیح ایراد دوانی معلولهای متناهی یک معلول ِ مطلق داریم ـ که فقط معلول است ، ـ و علّت نیست ، و یک علّت مطلقه داریم که فقط علّت است ،

ومعلول نیست ؛ در جنبشهای توسّطی جهان طبیعت نیز که گوثیم توسّط میان مبدأ و منتهی ، یا آغاز ـ و پایاناست ، هرجنبش و هرجنبنده آغازی دارد که پیشاز آن آغازی نیست ، و پایانی دارد که پساز آن پایانی نیست ، و جنبش توسّطی ، توسّطاست میان این آغاز وانجام ؛ همچنانکه آنها که هم علّتاند ـ و هم معلول ، متوسّطاند میان علّتی که معلول نیست ـ و معلولی که عالّت نیست .

چیز درهریک از چهار مقوله که جنبش در آنها نزد فلاسفه مشهوراست مرگاه بجنبد چنانکه سبزاست و آغازی کند که روبسرخی برود، یا کوچک است و آغاز می کند ببزرگ شدن ، یا در طهران است و رو بحضرت عبدالعظیم براه می افتد، یا سنگ آسیاست و بدور خود می گردد، مه این جنبشها آغازی دارد و پایانی ، از سبزی آغاز کرده و بسرخی که رسیده ایستاده ، از کوچکی آغاز کرده و بیده متوقیف شده ، از تهران شروع کرده و چون کرده و بکمال رشد که رسیده متوقیف شده ، از تهران شروع کرده و چون بمقصد که حضرت عبدالعظیم است رسیده از جنبش بازمانده ؛ و هکذا ، پس در جنبشهای جهان طبیعت هم جنبش توسیطی ، همیشه متوسیط است میان مبدئی که بیش از او مبدأ و آغازی نیست ؛ و منتهای و پایانی که پس از آن پایانی نیست ؛ و یعنی مبدء مطلق و منتهای مطلق .

حالا میگوئید: اگر سلسلهٔ علّتها بی پایان باشد، همهٔ افراد آن سلسله که بالای معلول پسین اند هریک هم علّت اند ـ وهم معلول ؛ و بمنزلهٔ یک وسط هستند، و وجود وسط بی طرف ممکن نیست.

این دلیل منتقض است باینکه جنبش ِ توسّطی همیشه درجهان ما متناهی . و میان مبدء ومنتهای ٔ مطلق است ، درحالی که جنبش سپهری که آن هم توسّط میان

۱ - گاهی سبدأ (سا منه الحركة ) گویند نسبت بمنتهی (سالیه الحركة ) كه بعد بعد عاشیه در صفحهٔ بعد

مبدء و منتها است ، آغاز و انجام ندارد ؛ زیرا هم ازلیّ است و هم ابدیّ ، و مبدء و منتهای آن مبدء و منتهای اضافی است ، نه آغازی دارد که پیش از آن آغازی نباشد ، و نه پایانی دارد که پس از آن پایان \_ و جنبشی نباشد ، پس این جنبش بی آغاز و انجام در هر آن که فرض شود جنبنده در آن آن متوسط است میان آن پیشین و آن سپسین ، و جنبش در آن پیشین و آن سپسین - که کنارگین اندنسبت بجنبش در این آن نیز ، میانگین اندنسبت بآن پیشین و آن سپسین خودشان ، همچنانکه امر و ز میانگین است میان دیر و ز و فردا . دیر و ز کنارگین است نسبت بامر و ز . ولی میانگین است نسبت ببریر و ز و امر و ز ، پس جنبش توسطی سپهری توسط است میان دو کنارگین اضافی .

پاسخ نگارنده بدوانی

پاسخ این نقض اینست که گرچه همچنانکه وجود جنبش بموضوعی نیازمنداست که جنبنده باشد ، و بچیزی که در او بجنبد که آیْن ٔ یاوضع ـ یا مقدار ، یا کیف است ، بما منه ـ

وماالیه نیز نیازمنداست ، یعنی مبدأ و منتهی هم از شرایط وجود جنبشاست ، ولی مبدأ ـ و منتهی لازم نیست که وجود خارجی داشته باشد .

شیخ درمقالهٔ دوّم طبیعیات شفا کوید: «امّا بستگی جنبش بمامنه (سرآغاز) وماالیه (پایان) ازحد آن بدست می آید، زیرا که جنبش نخستین کمالی است که حاصل می شود برای

باسخ نگارنده

گواهی شفا بردرستی

بقية حاشية صفحة قبل

درینصورت گفتیم گاهی محلاً متحداند و گاهی باهم ضداند ، و متضایف نیستند ، \_ زیرا چنین نیست که هر کس مبدأ جنبش را تعقل کند منتهای آنرا هم تعقل کند ؛ ونه هرکس منتهی را تعقل کند مبدأ را تعقل کند ، و یکی سلب دیگری نیست ؛ و عدم و ملکه هم نیستند \_ زیرا هردو وجودی اند . پس بناچار دو ضداند .

وگاهی مبدأ گویند نسبت به ذوالمبدأ که جنبش باشد ؛ و همچنین منتهی گویند نسبت بذو المنتهی ، و دراین صورت نسبت مبدأ با ذو المبدأ و نسبت منتهی با ذوالمنتهی که جنبش باشد تضایف است .

۱ - چاپ تهرا**ن** ص ۳۹ .

چیزی که بسبب این کمال آن چیز بکمال دوّم خود میرسد ، و این چیز پیشاز این هردو کمال ، جالت قوّت دارد ، واین قوّه حالتی است که کمال نخستین آنرا ترك کرد و روکرد ، بکمال دوّم .

و بسا هست که مبدء و منتهی دو ضدّ باشند (مانند سیاهی وسفیدی) . و بسا هست که میان دو ضد باشند، ـ لیکن یکی بیکئضدّ نز دیکتر باشد ، و دیگری بضدّ دیگر .

و بسا هست که نه دو ضد باشند و نه میان دو ضد ، ولی از چیزهائی باشند که نسبتی باضداد دارند و باهم تقابلی دارند ، پس باهم فراهم نمی شوند ، مانند احوال سپهرکه سر آغاز جنبش سپهری ضد پایان آن نیست (زیرا که هردو اعتباری محض اند ، و دو ضد باید وجودی باشد) ولی سر آغاز و پایان باهم جمع نمی شوند .

وبسا هست که مامنه الحرکة \_ وماالیه الحرکة (همانند سیاهی \_ و سفیدی) از چیزهائیست که جنبنده هنگامی که در آن حاصل شد زمانی می ماند \_ تا در دو کنارهٔ جنبش : سکون \_ و آرامشی پیدا می شود .

و بسا هست که هرگاه حدّ بالفعل (مبدء یا منتهی) فرض شود جنبنده در آن حاصل نشود مگرآنی ، همچنانکه سپهر در جنبش خود مبدئیرا رها میکند ، و بغایتی رو میآورد ؛ و درهیچیک نمیایستد .

سپس گوینده ای را رسد که گوید: حدّها درچیزی که پیوسته است موجود بفعل نیستند، بلکه بقوّت موجود داند، و تنها یا بسببِ قطع فعلیّت پیدا می کنند، یا بموافات محدودی مانند: مماسّة، یاموازات، یا بفرض ـ یا بعرض، چنانکه یاد کنیم. پس چون چنین است تا آنگاه که یکی از این اسباب بفعل موجود نشود، مبدء ومنتهائی پیدا نمی شود؛ ومادام که مبدئی معیّن نباشد که از آن مبدء، جنبش

آغاز شود ، و منتهای معیتنی نباشد که جنبش بدان رسد ، و پایان یابد ، جنبشی نخواهد بود ، و این نخواهد بود ، و این محال است .

پس سخنی که ما در پاسخ او میگوئیم اینست که : پایان و آغاز جنبش بنوعی فعل است ، و بنوعی قوت ، و قوت دوگونه است ، گونه ای نزدیک بفعل ، و گونه ای دور از فعل :

مثال قوت نزدیک بفعل اینست که برای جنبنده در هنگامی که میجنبد حدّی فرض شود ـ وحال اینکه در آنی که تو این حدّ را فرض میکنی او بدان حدّ برسد ، پس این حدّ هم خود بالقوّه است ، و هم برای آنجنبنده بفعل حدّ میشود ، برای اینکه فرض بفعل حاصل است ، و با وجود این نمی ایستد ، بلکه در حالی که جنبنده است می گذرد .

ومثال حد دور حدیست که جنبنده در آینده بآن می رسد، واین حد از آنرو که حد جنبش است ممکن نیست که بفرض یا بسبب محدد بفعل ، بفعل حد قرار داده شود ـ برای جنبش بفعل ؛ بلکه نیاز حاصل است باینکه جنبنده مسافت تا آن حد را بپیماید ـ تا ممکن شود که آن حد را مبدء یا منتهی ـ و حد قطع جنبش مفروض قرار دهی .

پس هرجنبشی ازجنبشهایسپهرکه در وقتمعیّن بدان اشاره کنی ـ و آنرا تحصیل کنی ، آن حدّ برای آن جنبش فرض میشود ، پس :

یکبار مبدء و منتهی دونقطه ٔ مختلف متباین اند که دو حدّ جنبشی هستند که فرض شده است در آن وقتی که تو آنرا معیّن کرده ای .

و یکبار نقطهٔ معیّنی عیناً هم مبدء قرار داده میشود ـ برای اینکـه جنبش

از آن نقطه آغاز می شود ، و هم منتهی قرار داده می شود برای اینکه جنبش بسوی اوست . واین آغاز و پایان در دو زمان می باشد ، پس بستگی جنبش در جای ، یا در وضع ـ ونهاد ، بمبدء ومنتهی ، چنین است که هرگاه جنبش ومسافتی تعیین کنی ، با آن خود بخود آغاز و پایانی تعیین پیدا می کند ، و تعلق جنبنده ٔ در جای ، بمبدء و منتهی بدینگونه است که بفعل ، یا بقوت نزدیک بفعل حدی داشته باشد ؛ و آن حد بهریک از این دو گونه باشد ـ رواست ، چه ما در باره ٔ آن وجه معینی از این دو و وجه را شرط که یاد شد، دو وجه را شرط نکر دیم ـ و بالجمله همانا جنبش بدین صورت و بدین شرط که یاد شد، بمبدء و منتهی با لفعل باشد . ـ بیایان رسید سخن شیخ . پس علاوه بر اینکه پاره های مفروض جنبش معیت در وجود ندارند ـ و موجود بفعل نیستند ، از سخن شیخ بخوبی آشکار شد که اطراف ، یعنی ندارند ـ و موجود بفعل نیستند ، از سخن شیخ بخوبی آشکار شد که اطراف ، یعنی برهان و سط \_ و طرف باشد .

محشتی گوید: «حالا که پاسخ ایراد نقضی اورا دانستی شایسته است بایرادی که برپاسخ حلتی او وارد می آید اشاره کنیم، پس گوئیم:

ایراد محشی برپاسخ *ح*َلیّیدوانی

براو ایراد میشود باینکه درینصورت لازم میآید افزایش یکیازمتضایفین بردیگری ، ـ زیرا یکی از دوطرف ( متضایف ) که معلول پسین درون اوست ، از شمارهٔ طرف دیگرکه این معلول درآن نیست ، بیک عدد بیشتر خواهد بود . یس بیندیش » .

چگونگی انحراف محشّی ازاین برهان ببرهان دیگر

نگارنده گوید: مقصودش از اینکه گفته بیندیش یعنی تدبّرکن ظاهراً اینستکه محشّی پاسخ اورا باتمسّک جستن ببرهان تضایف داد،

واگر بنا باشدکه برهان وسط وطرفرا بابرهانتضایف درستکنیم، پسبهترست که از اوّل همان برهان تضایف را بیاوریم .

بعلاوه بنا برتحقیقاتی که پیرامون زمین شناسی در کره مسکونی ما که زمین است صورت گرفته . هزار میلیون سال پیش در زمین هیچ جا نوری وجود نداشته است ، پس وجود انسان در کره ٔ زمین آغازی دارد ، پس سلسله ٔ توالد و تناسل ناچار بیاب مطلق یعنی أبیی که پیشاز او أبیی نباشد می رسد ، و بنابر روایات دینی هم مبدأ انسان آدم ابوالبشراست .

محشّی گوید: «وپوشیده نیست که میشود برهانرا براه دیگر تقریر محشّی تقریر کرد، وآن اینست که مراد شیخ از وجود وسط بدون پیرامون گفتار شیخ طرف وجود ممکن است بدون علّت، چه ممکن وسط است،

یعنی نسبت او بهستی و نیستی یکساناست ، زیرا جملهای که مافوق معلول محضاست جملهایست ممکن ؛ \_ زیرا پاره های آن ممکن است ، وعلّتی ندارد ؛ زیرا روا نیست که علّت او بنابر فرض از سلسله بیرون باشد ، و نه رواست که علّت درون سلسله باشد ، \_ زیرا کافی نیست . و نه خود او ، \_ چه تَرَجَّ یکی از دو طرف ممکن بدون علّت ممتنع است ، پس آنجا وسطی خواهد بود که ممکن الوجود است بدون علّت ».

نگارنده گوید: مقصودش ازاینکه کافی نیست، اینست که محریک ازاجزاءِ سلسله راکه علّت فرض کنیم علّتاو براو ترجیح خواهد داشت، و اگر مافوق ِ مافوق ِ معلول پسین

ایراد نگارنده برمحشی علّت معلولی باشد که فوق معلول اخیراست نیز چون هممهٔ آنها ذاتاً ممکناند ـ نمی توانند مرجّع ِ وجود ممکن دیگر باشند ، بهرحال تعبیر بکلمهٔ کافی مفهـوم مناسبی ندارد .

و نیزگوید: «یا مراد شیخ اینست که آنجا چیزیست که فرضاً هم علّت است و هم معلول ، و علّتی ندارد ، ـ زیرا که همه سلسله علّت است (عبارت غلطاست ظاهراً مقصود اینست که همه سلسله نمی تواند علّت باشد) زیرا که کل یافته نمی شود مگر پساز هستی همه پاره های آن ، پس این کل هم علّت پاره های خود باشد ـ و هم معلول آنها ، زیرا ممکن ومرکتب است ، و اورا علّتی نیست ؛ چنانکه پیش گفتیم ، پس در اینجا وسطی خواهد بود که طرفی ندارد» . بپایان رسید حاشیه طولانی سیّد احمد علوی .

اعتراض دیگر برساند، و مقصودش اینست که چون سلسلهٔ مافوق معلول نگارنده برمحشی سبسین گرچه بر هریک صدق میکند که علتاست بر هریک نیز صادق است که معلول است ، و سلسلهٔ معلولات ممکنه بدون مرجت وعلتخارج محال است موجودشوند، و زیرا ممکن ذاناً درحد استواء و وسط است، وبیرون آمدن او ازحد وسط و از استواء بالبدیهه، نیاز مند بعلت خارج است. و بدیهی است که این دو تقریر بوسطیت و طرفیت ، وبرهان وسط و طرف ارسطو که شیخ بتقریر و تفسیر آن پرداخته است ربطی ندارد، بلکه وسطیت را تأویل کرده است باینکه ممکن در حد استواء است ، و این مطلب از اشارات مستفاد می شود و که ببرهان وسط و وطرف مربوط نیست .

پس اگر بیش از یکی باشد فرق نمی کند که مترتب (یعنی علّت ومعلول) باشند بترتب متناهی – یامترتب باشندونامتناهی باشند، پس همانا اگر در کثرتی متناهی مترتب شوند جملهٔ علّت و معلولهائی که میان دوطرف اند ، مانند یك واسطه هستند – که نسبت بدو طرف ، در خاصیّت واسطه با هم شریکند ؛ پس هریك از دوطرف خاصیّت خودر اخواهند داشت ، همچنین است اگر در کثرت نامتناهی مترتب باشند و طرفی پیدا نشود ، همهٔ آن نامتناهی خاصیّت واسطه را خواهند داشت ؛

فان قلت : الوسط لابد له من طرف بهذا المعنى الأخير ، وهما متضايفان . قلت لانسلم ان الكثرة الغير المتناهية وسط بالمعنى المضايف للطرف ، انما المسلم ان لها خاصية الوسط ـ بمعنى كونها علة ومعلولة معاً ، ومما ذكره الشيخ من البيان لايلزمسوى ذلك ، وهذا لايستلزم كونها وسطا بهذا المعنى المضايف للطرف وهو ظاهر (حاشية محقق آقا حسين خونسارى براالهيات شفا) .

<sup>1 —</sup> لا يحفى أن كون كثرة الغير المتناهية في خاصية الوسط بمعنى كونيها علية ـ ومعلولة معا لا يقتضى سوى وجود الطرفين لها بمعنى العلية ـ والمعلول ، اى يلزم ان يكون لها علية ، ومعلول ، وهي كذلك ، اذ معلولها المعلول الأخير ، وعليتها مافوقه ، ولا يلزم ان يكون لها طرفان ، بمعنى انية ينتهى اليهما ؛ وكون طرفى الواسطة فى الكثرة المتناهية كذلك ، لا يستلزم كون طرفيها فى الكثرة الغير المتناهية الفير المتناهية .

گفتار محقیّق خونساری پیرامون برهان وسط وطوف

ایراد محقیق

سبزوارى

برخونساري

یعنی پوشیده نیست که اینکه کثرت بی پایان خاصیت وسط دارد ، یعنی هم علتاست ـ و هم معلول ، اقتضائی ندارد ، جز اینکه دو

کنارگین یعنی علّت و معلول او وجود داشته باشد ، یعنی لازم میآیدکه علّتی داشته باشد و معلول او معلول داشته باشد و معلول او معلول پسین است ، زیرا معلول او معلول پسین است ، زیرا معلول او معلول پسین است ، و علّت او مافوق معلول پسین ، ولازم نمی آیدکه این کثرت دوطرفی داشته باشد که چون بآندو رسد پایان پذیرد ، و ازاینکه واسطه در کثرت متناهی چنین است ، لازم نمی آیدکه کثرت بی پایان هم چنین باشد ؛ هرکه دعوی دارد بیان کند .

اگرگوئی : وسط باید بمعنی اخیر (یعنی باین معنی که بآن طرف بپایان رسد) طرفی داشته باشد ، و آن دو (طرف و وسط) متضایف اند ؟

گوئیم ما نمی پذیریم که کثرت بی پایان وسط بمعنی مضایف طرف است ، آنچه مسلتم است اینست که کثرت بی پایان خاصیت وسط دارد ، یعنی هم علت است و هم معلول ، و از گفتار شیخ هم جزاین لازم نمی آید ، و از اینکه کثرت بی پایان هم علت است و هم معلول ، لازم نمی آید که وسط بمعنی مضایف طرف باشد ، واین پیداست .

محقیق سبزواری درحاشیهٔ شفا پس از آنکه حاشیهٔ خونساری را تا آنجاکه گفت: «ومن یدّعیه فعلیه البیان» نقل کرده، گوید: «پوشیده نیست که عبارت او مختل است، زیرا مرجع ضمیر در سخنش «اذ معلولها المعلول الاخیر» اگر

همهٔ سلسله باشد ، لازم آیدکهکل علّت بعض پاره های خود باشد ، واگر مراد همهٔ سلسله بود ـ جز معلول پسین ، گفتهٔ او «وعلّتها مافوقه» درست نیست ، زیرا لازم آیدکه چیز علّت خود باشد . انتهی .

پاسخ نگارنده بایراد محقت سبزواری

نگارنده گوید: اگر مقصود از «معلولها» این باشد «معلولی که که آن کثرت علّت اوست » ایراد محقّق سبزواری وارد است ، ولی خواه اضافه معلول بضمیر بمعنی « من » باشد - وخواه بمعنی «لام» ممکن است مراد از «معلولها» این باشد ،

ے که معلول آن کثرت ، یعنی آن چیز که درآن کثرت فقط معلول است ـ و علت نیست ، و مراد از جمله «علتها مافوقه » اینست که علّت آن کثرت مجموع سلسله بی پایانی است که مافوق معلول پسین است ، باین معنی که چون مافوق معلول پسین علّت معلول پسین علّت معلول پسین جمله تمام می شود ، پس مافوق معلول پسین همچنانکه علّت معلول پسین است ، علّت جمله نیز هست ، مانوق معلول پسین ایراد محقّق سبزواری وارد نیست . ولی :

پاسخ نگارنده بوجه دیگر

چون گفتگوی محقی خونساری پیرامون کثرت بی پایانی است ـ که خاصیت وسط دارد ، واین کثرت مافوق معلول نخستین است ، پس ممکن است ، مراد از اینکه گوید «اذ معلولها المعلول

الأخير» اينست كه معلول پسين كه بيرون از اين كثرت است ، معلول اين كثرت است ؛ و مقصود از جمله وعلتها مافوقه » اينست كه علقه هلذه آلكشرة ملافوق معلول پسين خود اين ملافوق معلول پسين خود اين ملافوق معلول پسين خود اين كثرت است ـ كه عبارت باشد از آخرين فردى كه هم علت است وهم معلول ، وعلت معلول پسين است . و بهر حال فرض ظاهراً تغيير مى كند، زيرا در گفتار شيخ فرض شده بود كه علت معلول پسين فوق اوست ، و علت فوق او فوق او ، و همچنين علت هريك از افراد اين سلسله بي پايان فوق اوست ، ولي بگفته محقق خونسارى علت معلول پسين مجموع آحاد بي پاياني است كه فوق اوست، وعلت خونسارى علت معلول پسين مجموع آحاد بي پاياني است كه فوق اوست، وعلت

آنفردکه فوق معلول پسین است نیز مجموع آحاد ِ بی پایان فوق او است ، و همچنین برود تا بی نهایت .

فلاسفه شَبَح ِ اشتباه ارسطو را دریافته و از مخالفت او احترازکردهاند

پس درین سلسله هرواحدی را که فرض کنیم ، علت او مجموع آحاد بیپایانی است که فوق او هستند . واین شبهه مشهوری است که مابعدازین آنرا رفع خواهیم کرد . اما اصل ایراد محقق

خونساری وارداست ، ـ گرچه او بی اعتباری این برهانرا پیدا نکردهاست ، پس برخی فلاسفه شَبَح خللرا در برهان وسط وطرف دریافتهاند .

سیّد احمد علوی هم چنانکه گفتار اورا نقل کردیم سرانجام وسط و طرفرا باینکه ممکن ذاتاً درحد استواءاست ، تأویل کرده بود .

محقیق سبزواری چنانکه گفتیم همهٔ برهان اشارات را ببرهان وسط و طرف افزوده ، ودرنتیجه ازعناوین وسط وطرف منصرف شده ـ وادعا می کند که مقصود شیخ دراینجا هم همان برهاناست که در اشارات آمده .

محاکمات نیز چنانکه سخن اورا بعداً نقل خواهیم کرد ، گرچه خلاصهٔ برهان ِ شفارا تقریر کرده ، لیکن در پاسخ ایرادی که یاد کرده از برهان وسط و طرف برگشته ، چنانکه عنوان وسط وطرف بودن لغو می شود .

باوجود این حال، چون برهان مزبور برهانیست \_ که ارسطو پیشوای اعظم آنرا استوار دانسته \_ و برآن تکیه کرده ، و مفسیران مابعد الطبیعه او از فارابی \_ و یحیی بن عدی ، \_ تا ابن سینا \_ و ابن رشد ، برآن ایرادی نکرده اند ؛ ازینسرو حکماء اسلام از روشن کردن اشتباه درین برهان خودداری کرده اند .

فارابی گرچه برآن ایرادی نکرده ، ولی راه ِ دیگر هم بمقصود خویش پیمودهاست . ابن سینا در شفا از اینکه بر آن ایرادکند معذور بودهاست ، چه او بگفتهٔ

خودش در پاسخ از پرسش پنجم ابوریحان وی را بتفسیر خود برمقاله نخستین مابعدالطبیعه ارسطوکه همین مقاله الف صغری است حواله کرده ا، و یقیناً مراد شیخ از تفسیر الف صغری ، همین مقاله هشتم شفاست که عالیترین ، و و بهترین تفسیر آنمقاله است ، شاید او نخست این مقاله را تفسیر کرده بوده ، و سپس همان تفسیر را بمقاله هشتم کتاب شفا ملحق کرده ، و بهرحال مقصودش از حواله کردن بتفسیر الف صغری ، حواله بهمین مقاله شفاست .

امام فخر در مباحث مشرقیه در جلد اول فن چهارم فصل چهارم ، و لاهیجی در شوارق در مسأله سوم از فصل ششم ، و حاج ملاهادی سبزواری در شرح منظومه در فریده هفتم ، آنجاکه گوید : وَمِن وَلیلِ الوسطِ و الطّرف این برهانرا آورده اند ، و پیرامون آن چینزی نگفته اند . صدرالدین شیرازی در مرحله ششم امور عامیه اسفار فصل ابطال تسلسل آنرا پیش از برهانهای دیگر در ابطال تسلسل آورده ، و آنرا استوار ترین برهان دانسته که گوید : «همذا اسک البراهین فی همذا آلباب » لیکن ما بلطف فیاض علی الاطلاق ، وملهم حق وصواب ، جهت تباهی این برهانرا پیداکرده ایم ؛ پس بموجب و آمیل بینه مشم رحق وصواب ، جهت تباهی این برهانرا پیداکرده ایم ؛ پس بموجب و آمیل بینه میمه و رسیم میمه و استال بینه میمه و رسیم و استال بینه و میمه و استال بینه و استال بینه و میمه و استال بینه و میمه و میمه و استال بینه و میمه و میمه و استال بینه و میمه و اینه و اینه و میمه و اینه و میمه و اینه و اینه و میمه و اینه و میمه و اینه و میمه و اینه و میمه و اینه و

۱ - وسن اراد ان يتبين ذلك فلينظر في المقالة الثانية من كتاب الفيلسوف في سمع الكيان ،
او تفسيرنا للمقالة الاولى سن كتاب ماطافوسيقا ( = ستافيزيك ) فيما بعد الطبيعيات
(جامع البدايع چاپ مصر ١٣٣٥ ص ١٣١٤ ، و نامة دانشوران چاپ تهران ١٣١٢ ح ح ح م ٥٠ ه ذيل سر گذشت معصومي كه مؤال و جوابها را ترجمه مغلوطي كردهاست.
 ٢ - چاپ حيدر آباد ١٣٤٣ ج ١ ص ٢٧٤ .

٣ - جاپ تهران ۱۲۹۸ ص ۱۳۰

گفتار نگارنده پیرامون اشتباه ارسطو دربرهان وسط وطرف

وسطیت برای اینست که این اوساط ، چه در متناهی ـ وچه درنامتناهی ، هم علت اند ـ وهم معلول؛ پساز آنر و که علت اند معلول می خواهند،

همچنانکه لازم ِ وجودِ علّت اولی . وجود معلول است ، ـ و لازم ِ وجودِ معلولی که معلول است ـ و علّت نیست ، وجود علّت است ؛ پس سلسله ٔ بی پایان نیز که هم علّت است ـ و هم معلول ، از آنرو که معلول ِ ممکن است ، علّت می خواهد ؛ همچنانکه از آنرو که علّت است معلول می خواهد ، نه علّت بودن مقتضی وسط بودن است ، ـ و نه معلول بودن ، بلکه وسطیّت لازم ِ اجتماع ِ علّت بودن ـ و معلول بودن ، بلکه وسطیّت لازم ِ اجتماع ِ علّت بودن ـ و معلول بودن ، معلول بودن این دو صفت در یک چیز مقتضی علّت نخستین نیست .

پس اگر چهار چیز فرض کنیم اولی علّت دوم - و دوم علّت سوم - و سوم علّت بهارم ، دراین سلسله سومی طرف نیست ، پس وسطاست ، و علّت او هم علّت مطلقه نیست ، بلکه دومیاست ، که معلول ِ اولی است ، پسروشن شد که از وسط بودن یعنی دارای دوخاصیت علّت ومعلول بودن ، لازم نمی آید که علّت او علّت نخستین ، - و طرف باشد ؛ بلکه این وسط چون معلول است علّت میخواهد ، خواه آن علّت وسط باشد ، و خواه طرف ؛ و سلسله بی پایان هم چون همه ممکن معلول اند - و ذاتاً در حد استواء اند علّت مطلقه میخواهند ، هم چون همه ممکن معلول اند - و ذاتاً در حد استواء اند علّت مطلقه میخواهند ، به برای اینکه خاصیت وسط دارند ، یعنی هم علّت اند وهم معلول ، بطرف یعنی به برای اینکه خاصیت وسط دارند ، یعنی هم علّت اند وهم معلول ، بطرف یعنی بعلّت نخستین نیاز مندند .

نیز اگر چنین است که علیّت مطلقه ، ـ و معلولیّت مطلقه ، مقتضی طرف بودن است ، و طرف مضایف و سط است ، هم در تعقیّل ـ و هم در وجود ، و و سط

بی طرف ممکن نیست ، پس باید طرف هم که مضایف وسط است ، بی وسط ممکن نباشد ؛ درحالتی که اگر فرض کنیم که فقط یک علت واجب الوجود موجوداست ـ وازاو یک معلول صادر شده ، واز آن معلول هم معلولی صادر نشده ، دوطرف که عبارت از علّت مطلقه ـ ومعلول محض است ، وجود خواهد داشت ، درصورتی که وسط ، یعنی چیزی میان این دو که معلول علّت مطلقه ـ و علّت معلول محض باشد ، وجود ندارد .

پس نیاز سلسلهٔ نامتناهی یا متناهی که آحاد آن معلول ، و ممکن باشند ، بعلت مطلقه ـ نه از جهت وسطیت آنست ، بلکه از جهت معلولیت ـ و امکان آنست ، پس نه خاصیت علت مطلقه بودن ـ ومعلول مطلق بودن مقتضی اینست که چیز ، طرف بمعنی مضایف وسط باشد . و نه اجتماع دو صفت علیت و معلولیت دریک چیز مقتضی اینست که موصوف بآن ، وسط مضایف طرف باشد . و حاصل سخن اینست که استناد ببرهان وسط و طرف که بعنوان وسط و طرف از گفتار ارسطوشهرت یافته درست نیست . و آلساً لام عکلیامین آتیبا آله هدی ا

چه که توهرجملهای را که بگیری ، علّتِهستی معلول پسین وخودمعلول خواهدبود ؛ زیرا که هریك از آحاد آنجمله معلول است، و هستی آن جمله بدان آحاد بستگی دارد ، وچیزی که هستی او بمعلول بستگی داشته باشد ، خود هم معلول است ، جزاینکه این جمله شرط هستی معلول اخیر – وعلّت اوست ؛ وهر چند برعددی که می گیریم بیفزائیم همین حکم (معلول بودن جمله) تابی نهایت باقی خواهد بود .

پس روانیست که جملهٔ علّتهائی موجود باشد و در آنها علّت غیرِ معلول ، وعلّت نخستین وجود نداشته باشد ، ریرا (درینصورت) همهٔ (سلسلهٔ) بی پایان میانگینی خواهد بود ، بی کنارگین ؛ واین محال است .

وسخنِ گوینده که علّت ـ پیش از علّت،بی پایان است ؟ ـ در صورتی که قبول دارد که دو کنارگین وجود دارد تا اینکه دو طرف باشد ـ و میان آن دو میانگینهای بی پایان ، مانع نیست .

اعتقاد ندارد، زیرا درنیافته است که کنارگین در اینجا مطلقا چیزی نیست که درون سلسلهٔ علّتها ـ و در ردیف آنها باشد ـ تاسلسله منقطع شود، و تابی نهایت کشیده

۱ – مقصودش از این سخن ملزم کردن ـ و ساکت تتمه ٔ حاشیه کردن و سرزنش کردن آن ایراد کنندهاست ـ سید احمد باینکه این سخنی است که بزبان می گوید ـ وخود

نشود ؛ و چون بعلت مطلقه رسید بپایان رسد ـ و تمام شود ، و با بی پایان بودن ِ سلسله منافات داشته باشد ، چنانکه بدین مطلب آگهی داد وگفت :

برای اینکه هرگاه اوراکنارگینی باشد ـ پس او خود متناهی است ـ هرچند احصاء کننده الخ .

پس حاصل ِ سخن شیخ براه ِ ساکت کردن ِ ایرادکننده ، اینست که کسی که احصاء ـ وشماره میکند درشمارش ِ آحاد ِ آن بکنارهٔ آن بی پایان نمی رسد ، زیرا که بی پایان است ، چنانکه گفت :

این معنائی است در (ذهن) احصاء کننده که آنرا بسی پایان فرض کرده ، و ممکن نیست که بکنار آن برسد، چه نامتناهی است ؛ که او ازما تقلید کرده ، ولی چون ندانسته که معنی کنارگین چیست ، ـ بلکه گمان کرده که کنارگین در پایان رشته علیها بدو که می رسد پایان می یابد ، و بنزد او منقطع و تمام می شود ، پس لازم می آید که سلسله بدو منتهی شود ، چنانکه ازین مطلب آگهی داد بگفته خود .

«معنائی درخود چیز نیست» یعنی بپایان نرسیدن نظر بشماره کنندهاست می نه نظر بسلسلهٔ احصاء شونده ، که بکنارگینی که در رشتهٔ اوست می رسد ـ وقطع می شود ، چه او گمان کرده که کنارگین آن حد است که دراو سلسله بپایان می رسد ، چنانکه بدین مطلب اشاره کرد بگفتهٔ خود که :

« متناهی بودن چیز بخودی خود اینست که کناره ، یعنی حدّی داشته باشد ـ که درآن حدّ بپایان رسد ، و هرچه میان دو کنارگین باشد بضرورت بآن دو کنارگین محدوداست یعنی هرچه میان دو حدّ ـ و دو نهایت باشد ، میان دو حاصر محصوراست ، پس این محصور بودن با بیپایان بودن سلسله ناسازگاراست ، پس بااین گمان این گوینده گوید :

این سلسله میان دوطرف نامتناهیاست ، سخنیاست که بپیروی آنچه ما

گفتیم بزبان می آرد \_ نه از روی خرد \_ و اعتقاد بگفتـه ٔ ما \_ پس این سخن برای اینست که بیشتر زشتی گفتار این گوینده نمودار شود .

سپس آشکار کرد مقصود اصلی ِ خودرا ، و از ساکت کردن این گوینده بمرام اصلی خویش برگشت ـ باینکه گفت :

ازهمهٔ این گفتارها پیدا شد که اینجا علتی نخستین است الخ ، حاصل سخنش اینست که اینجا علتی نخستین است ـ که او کنارگینی است بیرون از سلسله ای که تابی پایان می رود ، و معنی منتهی شدن سلسله باو اینست که سلسله باو مستند است، پس ثبوت دو کنارگین با بی پایان بودن سلسله ـ ناسازگار نیست ، زیرا معنی کنارگین بودن او اینست که او سرآغازیست که جاعل سلسله است ـ بی اینکه خود بوجهی مجعول باشد ، چنانکه خود این مطلب را پیدا کرد بدین سخن که گفت :

«پس او کنارگین ِ نخستین ِ آن سلسله ٔ بی پایان است ، و او علتی است که معلول نیست ، سپس نشان داد که این بر هان در متناهی شدن اصناف علتهای بی پایان دیگر \_ بکنارگینی که معلول نباشد جاری می شود ، باوجود اینکه آنگوینده گرچه مانند سخن ِ ما می گفت ، ولی ندانسته بود که چه می گوید ، و بسا هست که اگر از وی پرس و جو می شد در می مانند ، چه او از کنارگین نمی دانست جز آنچه در سلسله علتها ای کشیده است \_ که چون بعلت نخستین رسد پایان پذیرفته ، و دنباله ندارد . علتها ای کشیده او برای اینکه با ما راه آمده باشد \_ و از ما تقلید کرده باشد گوید : سلسله بی پایان است و نمی تواند اینرا انکار کند .

و چون شیخ بفرض ِ ترتب آحادِ رشته ٔ بی پایان چه فاعل باشند ـ و چه غایت ـ وچه مایه ـ وچه صورت ، وجود علّت نخستینی ثابت کرد ،که هیچگونه علّت ندارد،خواست آگهیدهد از اینکه وجود سلسله ٔ آحادی بی پایان کهمترتب باشند محال است ، بدلیل آنچه در فصل هشتم از مقاله ٔ دوم ِ طبیعیّات باین عبارت یاد کرده است : « فصل در بیان اینکه ممکن نیست که جسم یا مقدار یا عددی که مترتیّب باشد بی پایان بود الخ . و در اینجا هم بدان اشاره کرد ـ باینکه گفت: همانا دانستی که هر چیز که طبعاً یعنی ذاتاً دارای ترتیب باشد ، مطلق ترتیب خواه سبب آن ترتیب علیّت باشد \_ یاطبع \_ یاماهیّت ، متناهی است ؛ و این سخن در طبیعیّات کرچه همچون دخیل است ، یعنی ثابت کردن اینکه سلسلهای که آحاد آن مترتیب است \_ و بی پایان می رود محال است ، \_ گرچه در طبیعیّات مانند دخیل است الخ .

و حاصل سخنش اینست که هلیّات بسیطه موجبات ـ و سوالب آنها ، از مباحث اللهيّاتاست ؛ پس يادكردن آن درطبيعيّات ، مانند دخيل درآنهاست. پس روشنشد ـ و آشکار گردید ـ بار دیگر ، و بار دوم ، پس ازبار اوّل، که برهانی که بنام وسط و طرف خوانده می شود ، برهان اثبات حق تعالی است . امّا محال بودن سلسله ٔ بیپایان ، آنست که درطبیعیّات از راه دیگر بیان کرده ، پساز بیانهای مکرّر ما پیدا شد که در برهان وسط ـ و طرف کتاب شفا نه ازخود امتناع نامتناهی یادی ـ وخبریهست ، ـ و نه ازنشانی آن ؛ نه درالهیات کتاب ـ ونه درطبیعیّات آن ، پس بخود واگذار عّلامهٔ دوانی ـ و پیروان اورا ، که در سرگشتگیشان سرگشته شوند ، و در تنگنای نادانیهاشان خطاکار باشند ، و برای این چنیـن پیروزی عمـل کننـد کارکنندگان ، و رغبت کنند رغبت کنندگان ، چه آنان از تناهی ، انقطاع ـ و نابودی ـ وکشیده ناشدن فهمیدند ، واز کنارگین ، چیزی که در ردیف و رشتهٔ سلسله کشیده باشد ، و نیافتندکه مراد از کناره ومتناهی بودن چیست ؟ چه معنی اوّلی آنستکه ما بتو آموختیم ، ومتناهی بودن چنانست که بتـو یاد دادیم ، و این است فوز عظیم و آلله ٔ هُـو آلنْهـادی الله الطّریق الله سیّد احمد علوی. الطّریق النْمُسْتُنُقیم ، بیایان رسید حاشیه محشّی روده دراز ـ سیّد احمد علوی.

نگارنده گوید: ما نخستگفتار شیخرا تقریرمی کنیم ، آنگاه ببیان گفتار محشی می پردازیم:

تقریر سخن شیخ بنظر نگارنده

پس گوئیم : **شیخ** پس از آنکه خاصیت هریک از وسط وطرف

را یادکرد،گفت فرق نمیکند ـکهوسط متناهی باشد ـ یا نامتناهی، چه اگر آحادی که مترتب اند کثرتی متناهی باشند، جملهٔ عددی که میان دو کنارگین است، بمانند یک واسطه بقیاس بدوکنارگین باهم درخاصیتت واسطه انبازند ، و هریک از دو کنارگین نیز خاصیّت خود را دارند ، همچنین است اگر سلسلهٔ علّت و معلولها بی پایان باشند ـ و بکنارگینی منتهی نشوند ، باز همـهٔ آن رشتهٔ بی پایان دارای خاصیت واسطه خواهد بود ، ـ زیرا که تو درجملهایرا که بگیری علّت هستی معلول سپسین است ، وخود هم معلول است ، \_ زیرا که هریک از آحاد آن جمله معلولاست ، و وجود جملـه بدان آحاد بسته است ، و چیزی که هستیش بمعلول بستگی دارد خود هم معلول است ؛ ولی این جمله شرط هستی معلول سپسین ـ وعلت اوست،وهرچند جمله ٔ بیشتری را بگیری. حکم وسط بودن ـ وخاصیت وسط را داشتن باقی خواهد بود ؛ پس روا نیست که جمله علّتهائی وجود داشته باشند ، وعلَّت نخستين، وعلَّتي كه معلول نيست نداشته باشند ؛ ـ چه درينصورت همهٔ آن سلسلهٔ نامتناهی واسطهای خواهد بود بیطرف . واین محال است .

## اين تقرير خلاصه ٔ سخن شيخاست حالا گوئيم :

سلسلهٔ علیّها ، ومعلولها بمنزلهٔ زنجیریست که اگر از دوسو متناهی باشد دانهٔ بالای زنجیـر بدانهٔ دیگـری بسته نیست ، بلکه فقـط از یکسو دانهٔ دومی بی واسطه ـ و دانه های دیگر بیک ـ یا چند واسطه باو بسته ـ و بدو آویزان اند ، و بدانه آخر چیزی بسته نیست ، ولی او خود بدانه ماقبل آخر بسته است، دانه های دیگر هریک از دوسو مربوط اند ، اما این زنجیر اگر از سمت بالا نامتناهی باشد ـ دراو برای دانه ای که دانه های زنجیر بدو بسته باشد ـ و او بدانه دیگر بسته نباشد ـ جا ـ و محلی ، وجود نخواهد داشت ، سلسله علل ـ و معلولات هم اگر بی پایان باشد ، چون همه در حکم میانگین هستند ، ـ بناچار بعلت مطلقه ـ و علتی که معلول نباشد نیاز منداند ، ولی در درون این سلسله برای علت نخستین ، جائی وجود نخواهد داشت ؛ پس علت وجود این سلسله در بیرون این سلسله موجود خواهد بود .

درینجا مشکلی پیش میآید ، وآن اینست که از یکسو فرض شد سلسله نامتناهی است ، وازسوی دیگر بعلت مطلقه منتهی می شود ، پس متناهی است ، لهذا باتوجّه بدین اشکال ـ درپاسخ کسی که می گوید :

«علَّتها پیشاز علَّتها بینهایتاست» وبینهایتاست، یعنی طرفندارد.

شیخ گوید: «پساز آنکه گفتیم سلسله بی نهایت هم ـ دارای خاصیت وسط ـ و درحکم وسطاست ، و وسط مضایف طرفاست ، و محال است وسط بی طرف وجود پیدا کند، پس بناچار علّت نخستین (یعنی علّتی که معلول نیست) می باید وجود داشته باشد ـ تا این سلسله بی پایانرا موجود کند ، و هرگاه وجود دو طرف را باور کردید ـ تا در نتیجه دو طرف (معلولی که علّت چیزی نیست ، و علّتی که معلول چیزی نیست ) وجود داشته باشند ؛ ومیان این دو طرف وسائط بی پایان موجود باشد ، نامتناهی بودن وسائط (گرچه بموجب برهانهای ابطال بی پایان موجود باشد ، نامتناهی بودن وسائط (گرچه بموجب برهانهای ابطال تسلسل باطل است ، ولی) مانع مدف ما که اثبات علّت نخستین است ، نخواهد

بود» زیرا درینصورت: آن علّت ِ مطلقه درخارج ِ ازسلسله ـ ومبدء ـ وعلّت ِ این سلسله ٔ بی پایان خواهد بود .

پس ازینجا پیدا می شود که اثباتِ علتِ نخستین بااین برهان ببطلان تسلسل بستگی ندارد ، و با خود آن هم تسلسل باطل نمی شود ، پس آوردن این برهان برای ابطال تسلسل ـ چنانکه صدرالدین شیرازی کرده است ، اشتباه است ؛ پس ازین شیخ ببطلان تسلسل برگشته گوید :

علاوه براینکه با وجود سلسله بی پایان اثبات علّت نخستین لازم آید ، سخن گوینده که گوید :

اینجا دو کنارگین است، و وسائط بی پایان ، سخنی است که بزبان می آرد ، وبدان اعتقاد ندارد ؛ (زیراکنارگین آنست که چون چیز بدان رسد ، پایان پذیرفته باشد ؛ همچون سطح که کنارگین جسم است ، و خط که کنارگین سطح است ، و نقطه که کنارگین سطح است ، و همچون معلول پسین که یکسوی سلسله چون نقطه که کنارگین خط است ، و همچون معلول پسین که یکسوی سلسله چون بمعلول پسین می رسد متناهی می شود ) و معنی متناهی بودن چیز اینست که آن چیز بطرف منتهی شود ، هر چیز که میان دو کنارگین باشد ، بضرورت (محصور میان دو حاصر و) بآن دو طرف محدود است ؛ پس اگر احصاء کننده بکنارگین آن نمی رسد ـ این نرسیدن بکنارگین معنائیست که در (ذهن) احصاء کننده است ، نه درخود آن چیز متناهی است .

وحاصل سخن اینست که : اگر سلسله علتها بی پایان باشد ، همه میانگین باشند ؛ و وجود میانگین بی کنارگین که علت نخستین باشد محال است ، پس لازم آید که سلسله منتهی شود بکنارگین ـ که علت نخستین است ، وچون بکنارگین که علت نخستین است منتهی شود ، بپایان رسد ، و حال اینکه این سلسله بی پایان علت

پس در پایان سخن ، شیخ اشاره کرد باینکه باهمین برهان ، تسلسل هم باطل می شود ، وخوب بود که صدرالدین شیرازی نیز این جمله سخن شیخ را بدنبال برهان وسط و طرف ذکر می کرد ـ تا بطلان تسلسل هم با همین برهان روشن می شد ، و براو ایراد وارد نمی آمد ـ وشیخ آنراکه در ابطال تسلسل باین بیان قانع نباشد ، بفصل هشتم مقاله و سوم از فن و اول طبیعیات شفا احاله کرد . و ظاهرا همچنانکه شیخ پس از اثبات علت نخستین ، متناهی بودن سلسله علتها را ظاهر دانست ، و تنها بمختصر بیانی بسنده کرد ، صدرالدین شیرازی ـ و محقق دوانی هم این مطلب را بی نیاز از استدلال پنداشته اند ـ که برهان وسط و طرف را برهان ابطال تسلسل دانسته اند ، وما بعداً سخن شیخ را از اشارات نقل خواهیم کرد ، که شیخ هم اینجا از راه استناد سلسله علل بعلت نخستین بطلان تسلسل را ثابت کرده است .

پس شیخ نخست مماشاة کرد ، وگفت : «بفرض اینکه جملهٔ علتها بیدا ، و بی پایان باشد (گرچه این فرض تباه ـ و تباهی آن بگفتهٔ شیخ درینجا پیدا ، و وقوع آن بدلیلهای بطلان تسلسل ـ و بدلیلی که بعد بیاید در بیرون ذهن ما محال است) با وجود این ، این سلسلهٔ بی پایان در حکم میانگین ـ و بعلت نخستین نیازمنداست» و چون فرضاً سلسلهٔ نامتناهی بهم پیوستهاست ، و در درون سلسله برای علّت نخستین جائی نیست (این مطلب هنگام نقل سخن شیخ در اشارات بیدا خواهد شد) بناچار علّت نخستین میباید از سلسله بیرون باشد .

و چون تا همینجا واجب الوجود ثابت میشود ـ ازینرو محشّی برهانرا ،

برهان اثبات واجب دانسته، و پسازین آنچه شیخ پیرامون اینکه باوجود کنارگین (یعنی علّت ِنخستین) بپایان رسیدن ِسلسله لازم می آید، و توهیم ِنامتناهی بودن حقیقت ندارد، هر چند برهمین فرض ِخلاف ِ واقع هم اثبات علّت نخستینلازم می آید. محشی معتقد شده است باینکه برهان وسط و طرف فقط برهان اثبات واجب است، و این برهان بابطال ِتسلسل ربطی ندارد، و همه گفتار شیخ را با تأویلهای نامربوط خود برگردانده است. بسخن ایراد کننده ای که معنی ِ طرف یعنی مبدء و جاعلی که بیرون سلسله باشد نمی بابد، و بافرض بی پایان بودن ِ سلسله، مبدء و جاعلی که بیرون سلسله باشد نمی بابد، و بافرض بی پایان بودن ِ سلسله، گمان می کند که طرف آنست که چون سلسله بدو می رسد پایان بود علتی که درصورتی که چنانکه پسازین خواهد آمد اگر سلسله بی پایان بود علتی که از سلسله بیرون است نمی تواند در آن سلسله مؤثر باشد، و این خلاف فرض است.

ازهدکفی که ما داریم و آن اثبات علّت نخستین است بعلاوه سخنی گوینده که اینجا دو کنارگین است ومیانگینهای بی پایان، سخنی است که بزبان می گوید - نه از روی اعتقاد؛ زیرا اگر آنرا کنارگینی باشد، پس خود متناهی است؛ ومتناهی بودن ذات چیز اینست که آنرا کنارگینی باشد، و هرچه میان دو کنارگین است بضرورت بآن دومحدود (ومتناهی) است، پس ازهمهٔ این سخنان پیدا شد - که اینجا علّتی نخستین است، و گرچه میان دو کنارگین بی پیایان باشد - و کنارگین یافتهٔ شود، پس او کنارگین نخستین بی پیایان باشد - و کنارگین یافتهٔ شود، پس او کنارگین نخستین بی بی پایان باشد - و کنارگین یافتهٔ شود، پس او کنارگین نخستین بی پایان باشد - و کنارگین یافتهٔ شود، پس او کنارگین نخستین بی پایان باشد - و کنارگین یافتهٔ شود، پس او کنارگین نخستین بی پایان باشد - و کنارگین یافتهٔ شود، پس او کنارگین نیست .

واین بیان سزاواراست که برای تناهیِ همهٔ طبقاتِ اصناف علّتها آورده شود ، هرچند ما آنرا درعلّتهای فاعلی بکار بردیم ، بلکه دانستی که هرچه طبعاً دارای ترتیب است ، او متناهی است ؛ واین در طبیعیّات بود، گرچه این مطلب درآنجامانند دخیل می بود .

۱ – بنای آین سخن براینست که : چون گفته شد\_ اینکه جمله علّت خارجی لازم دارد ، مقتضی دو کنارگیناست ، پس برایرادکننده لازم میآید که وجود دو کنارگینرا بپذیرد ، وچون پذیرفت بیپایانبودن وسائط ، مانع ِ هدف ما نیست ـ محقّق سبزواری .

۲ یعنی هرگاه معارضه کننده ملزم شد ـ که دو کنارگین را بپذیرد ، چنانکه یاد کردیم ، لازم می آید که بپایان رسیدن سلسله را نیز بپذیرد ، همچنانکه پیدا کردیم ـ محقق سبزواری .

بپایان رسید گفتار شیخ در شفا و ظاهراً او خود بعدها دریافته است که برهان وسط وطرف ارسطو بی اشتباه نیست، ازینرو در اشارات ، قید وسط و طرف را کنار گذارده برهانرا بصورتی تقریر کرده که اشکالی که بر برهان ارسطو وارد بود ، اینجا پیش نمی آید ، و گفتارش در آن کتاب چنین

#### « ئىمىك

هرگاه بذاتِ موجودی بنگریم ، و بهیچ چیز جز ذات او ننگریم ، یاچنانست ــ که وجود او واجب بود ــ یا نه .

اگر هستیش واجب بود، پس او دائم الوجو داست، و هستی او از خود او (بلکه خود اوست).

واگر هستیش واجب نباشد، نمی شایدگفت که: او بذات خود ممتنع است \_ پساز آنکه اورا موجود فرض کردیم . بلی اگر شرطی با او یارکنی مانند نیستی علّت ، وی ممتنع الوجود می شود ؛ واگر شرط هستی علّت درنظر گیری ، واجب (الوجود) بود ؛ واگر هیچ شرطی با او منظور نشود ، نه هستی علّت \_ و نه نیستی علّت ، صفت سومی بماند و آن امکان است . پس او بخودی خود

نه واجب است ، ونه ممتنع ، پس هرموجودی از روی ذات خویش یا واجب الوجود است ، یا ممکن الوجود .

## حکیم طوسی گوید :

این تنبیه در بیان تحقیق ماهیت ممکناست، همچنانکه اشارهٔ پسازاین در پیداکردن نیاز ممکناست درهستی خود ـ بمرجّع، و این هردو فصل مقدّمه است برای اثبات واجب الوجود .

مقصودش اینست که: هرموجودی ، هرگاه حال اور ا بنگریم، یا خود بخود چنانست که نیستی براو روا نیست ، یا رواست ؛ اولی و اجب الوجود است ، و دو می ممکن الوجود . پس هرموجودی یا و اجب است یا ممکن .

وممكن وقتى ممكن است كه حقيقت اورا ازلحاظ خودش بنگريم ، والا

واجب \_ ياممتنع است ؛ \_ چه اگر اورا بشرط هستى \_ يا بشرط سببش منظور كنيم واجب است ، زيرا ممكن درحالى كه موجود است، نيستى او محال بود ؛ \_ زيرا كه محفوف بدو ضرورت است ، و محال است جمع ميان هستى \_ ونيستى ، ودرحال خضور سبب موجب او عدمش محال است ، و در حال نيستى \_ و بنزد سبب نيستى او محال است كه موجود باشد . ولى امكان ذاتى و ، با اينكه با ملاحظه غير \_ وبا اعتباراتى كه گفتيم واجب \_ يا ممتنع باشد ، منافاة ندارد .

سخن شیخ «او بخود حق است» یعنی بخودی خود ثابت و دائم است و «قیتوماست» یعنی بخود ایستاده ـ وهستی او جز بخود او بستگی ندارد .

## اشارت

چیزی که شایستهٔ ذات او امکان است ، از ذاتِ خود موجود نشود ؛ زیرا برای ذات او از آنر و که ممکن است ، هستی او لای از نیستی نیست ، پس اگر یکی از هستی – و نیستی او لویت پیدا کرد (یعنی اگر هست یا نیست شد) پس بسبب حضور یا غیبت چیز دیگر . است ، پس هستی هرممکن الوجود از غیر خود اوست .

امام گوید: چون شیخ در ۱هیت و ۱جب و ممکن سخن گفت ، اکنون در این در اینکه ممکن وجود پیدا نمی کند مگر بسببی (جز خود او) سخن گفت . و این مطلب را روشن کرد باینکه موجود بودن ممکن را از ذات خود باطل کرد ، چه ممکن چیزیست که هست و نیست بودن او ، هر دو درست است ، پس اقتضای هیچیک از هستی و نیستی و برای ذات او از دیگری اولی نیست ، پس ثابت شد که روا نیست که هستی ممکن از خود او باشد ، وچون این باطل شد و پیدا شد که ممکن بسببی جز خود موجود است .

و دوم اینکه هرگاه هستی او از خودش نباشد ـ بناچار این هستی از غیر اوست .

اماً بگفتار نخستین نیازی نیست ، ـ زیرا ممکن از آنرو ممکن است ـ که دات او نه اقتضای هستی دارد ، و نه اقتضای نیستی . و هرگاه ممکن این چنین

ملاحظه شد، پرداختن باینکه روا نیست که هستی ممکن ازخود او باشد، چنانست که گفته باشیم : «چیزی که هستی او ازخود او نیست، هستی او ازخودش نیست» واین سخنی بی فایده است .

اماً دوم ، بیان بیشتریلازم دارد ، زیرا از نادرستی گفته ما که «ممکن بخود موجوداست » درستی سخن ماکه « بسبب غیر خود موجوداست » لازم نمی آید ، ـ زیرا :

میان این دو قسم واسطه ای هست ، و آن اینست که هستی ممکن از چیزی پیدا نشده باشد ، نه از خود او ، و نه از غیر او ، (یعنی اتفاقاً موجود شده باشد) . و هرگاه چنین است برهان تمام نیست ، ـ مگر با یاد کردن ـ و باطل کردن ِ این شق ، یابدعوی ِ ضرورت ، یا ببرهان آوردن برتباهی آن ؛ و شیخ چیزی نگفت ، و شاید پاسخ اینست که : چون تباهی این قسم بضرورت دانسته بود ، بناچار شیخ ملتفت آن نشد .

حکیم طوسی گوید: شیخ میخواهد پیدا کند که ممکن موجود نمی شود مگر بسبب علتی جداگانه، وتقریر سخنش اینست که:

ذات ممکن در موجود بودن خود ، یا بغیر خود نیازمنداست ـ یا نیازمند نیست .

شق دوم باطل است، زیرا رجحانیافتن یکی از دوچیز متساوی بی مرجتح محال است ، پس شق نخستین حق است .

و **شیخ** بسخن خود : «پس بخودی خود موجود نمی شود» بتباهی شق ّ دوم اشاره کرد .

و بسخنش : « همانا از آنروکه ممکن ، ممکن است از خود هست شدن او

از نیستیش اولی نیست » بمحال بودن رجحان یافتن بی مرجّع ، اشاره کرد ؛ و بگفته خود «پس اگر یکی از هستی و نیستی اولی شود ، بسبب حضور یا غیبت چیزیست » باینکه شق" نخستین حق" است اشاره کرد .

محاکم گوید: «قول شیخ چیزی که شایسته و ذات او امکان است الخ، ظاهر این سخن شیخ اینست که هستی ممکن از خود او نیست، پس هستی او از غیر اوست، بیان (جمله) نخستین (وجود ممکن از خود او نیست) اینست که: ممکن چون بخود او بنگریم درست است که هست باشد، و درست است که نیست باشد، پس برای ذات او اقتضای هستی اولی نیست از اقتضای نیستی» آنگاه سخن امام و دو ایراد اورا آورده سپس گوید:

«شارح (حکیم طوسی) پاسخدادهاست ـ که مراد اثبات اینست که ممکن در هستی خود بغیر نیازمنداست ، زیرا هستی ـ و نیستی نظر بذات ممکن یکسان است ، پساگر بغیرخود نیازمندنباشد ، لازم آید رجحان یافتن یکی از دومتساوی بردیگری ـ بی مرجّح ، واین درنخستین نگرش خرد محال است .

پس درنخستین (جملهٔ سخن شیخ) استدراکی نیست ، زیرا او اشاره کرد باینکه بی نیازی ممکن در هستی از جز خود ممتنع است ، واینرا بگفتهٔ خود «پس همانا هستی او از خودش اولیٰ نیست از نیستی او » پیدا کرد ، چه این (سخن) اشاره است باینکه ترجّح (خود بخود رجحان یافتن ) بی مرجّح محال است .

و در دوم (یعنی اینکه هرگاه هستی او از خودش نباشد ، بناچار این هستی از غیر اوست ، که امام گفت دراینجا واسطه ای هست ، و آن اینست که هستی ممکن اتقاقی باشد) نیازی ببرهان نیست ، زیرا محال بودن این شق فرض بدیهی است ، واین توجیه بی راهه و ناحق است ، زیرا :

اگر مقصودشاینست که مفهوم سخن **شیخ** «خود بخود هست نمیشود»

همان مفهوم امتناع بی نیازی اوست ـ درهستی ازغیر ، پس باطل بودن این سخن روشناست ، ـ زیرا غیردرمفهومدوممنظورشده ، و درمفهومنخستینمنظورنشده .

و اگر مقصود اینست که مفهوم نخستین ملزوم دومی است ، پس سؤال بستان به بستان به بستان به به به بال خود برمی گردد ؛ زیرا آوردن ملزوم مستدرك است ، همچنانکه بود .

وهمچنین است سخن در گفتهٔ شارح که: (شیخ بسخن خود «هستی ممکن خود بخود اولی نیست از نیستی او خودبخود» اشاره کرد باینکه تر جُنْح بی مرجّح محال است) چه معنی این سخن شیخ جز این نیست که ذات ممکن ، نه مقتضی هستی او ، و این بر محال بودن تر حُنْح بی مُرجّح دلالت نمی کند ، واین مطلب روشن است ، پوشیده نیست .

و بهتر اینست که گفته شود که: قضیه چون بدیهی بود، ولی اندك پوشیدگی داشت، خواست پوشیدگی آنرا باتصویر ممکن برطرفسازد؛ ـ ازینرو مفهوم ممکن را آورد، و برای روشن کردن آن، برآن حمل کردا.

۱ ـ مقصودش اینست که اینجا جای پیدا کردن حکم ساهیتاست، که گرچه این حکم بدیهی است، ولی سی باید در مقام تصور اطراف آن پوشیدگی حکم را رفع کند. اکنون بانگریستن باین سطلب که در تصدیق اولی هم گاهی بسبب تصور نکردن اطراف آن ـ پوشیدگی رخ سی دهد، و این پوشیدگی باولی بودن تصدیق زیانی نمی رساند، گوئیم: هرگاه تصور کنیم که ممکن همان شیئیت ساهیت است ـ سجرد از هستی ـ و نیستی ، و تصور کنیم که نسبت هستی ـ و نیستی بماهیت یکسانست، ( بمانند دو کفه ترازو) و اینکه تاآنگاه که یکی از دو متساوی بسببی جداگانه بردیگری رجحان پیدا نکند واقع نمی شود، و بنگریم که ساهیت از حد استواء بیرون آمده، و شلاً بهستی گرائیده ؛ می دانیم که او نیاز سند بمؤثر است، و بسبب سؤثر سوجود شده ؛ پس اگر برخی از این تصورها پوشیده بماند، حکم هم بالعرض پوشیده سی ساند. و این پوشید گی حکم با اولی بودن آن ناساز گار نیست .

نگارنده گوید: درسخن ِ شارح اشارهای بدو ایراد امام فخر گفتار نگارنده نیست، و درنگرش ِ نخستین چنین می نماید که شارح بایرادهای پیرامون سخن محاکم امام کارندارد، البته ایرادهای او برتقریرِ شارح و ارد نیست.

اماً هنگامی که او تقریر خودرا برمتن تطبیق کرده ، براین تطبیق محاکم ایراد کرده است ، و از سخن ِ شارح چنین دریافته که او هردو ایراد امامرا پاسخ داده، واین هردو پاسخرا نادرست پنداشته ؛ \_ و نیز ایراد دیگری هم بردو ایراد ِ امام افز و ده است؛ \_ چهدر پاسخ ِ ایراد نخستین گفته است که استدراك بحال ِ خود باقیست. و در ایراد دوم گفته است که شارح تباهی هست شدن ِ چیزرا از راه ِ اتفاق بدیهی شمرده (که این پاسخ امام بود از جانب شیخ) و ایرادی که افز و ده اینست که برخلاف آنچه شارح فهمیده از سخن ِ شیخ تَرَجُح ِ بی مُرَجِع مستفاد نمی شود.

پاسخ نگارنده بایراد محاکم

حالادرپاسخش گوئیم: اوّلاً شیخ دربخش فلسفهٔ این کتاب معنی امکانرا یاد نکرده، و فقط درفصل پیشین گفت: ممکن آنست که نه واجب است ـ و نه ممتنع، واگر دراینجا

سخن او «بذات خود موجود نمیگردد» معنی امکان است ، پس استدراکی نیست، ـ زیرا اوامکانرا تفسیر کرده است ، ثانیا معنی امکان بگفته امام لااقتضاء الوجود والعدم است ، نه لااقتضاء الوجود ، چه لااقتضاء الوجود امکان عام است ، و بر ممتنع هم صدق می کند ، و آنکه لازم ماهیت است ، امکان خاص است ، پس استدراکی نیست . سلمنا ولی :

اقتضا، دراینجا بمعنی علیّت نیست ، زیرا اگر بمعنی علیّت باشد تعریف ممکن برواجب هم صدق خواهد کرد ، چه وجود واجب عین ذات اوست ـ نه معلول ذات او ، بلکه مرادشان از اقتضا ، درمقام تقسیم موجود بواجب ـ وممکن ضرورت است ، و معنی ممکن چنانکه برخی محققان گفته اند : آنست که چون

ذات اورا بنگریم ـ نه وجـود او ضرورت دارد ، و نه عـدم او ؛ یعنی هریک از هستی ونیستی در برابر ذات او یکساناست .

و مقصود شیخ اینست که موجود ممکن که نه وجود او ضرورت دارد ، ونه عدم او ؛ (یعنی هیچیک از هستی و نیستی نه عین ذات اوست ، ونه جزء ذات او ، و نه لازم ذات او . ) یعنی وجود و عدم مانند دو کفیه تر از و نسبت باو متساوی است ، جایز نیست که خود بخود موجود شود ، یعنی هستی او از خودش و مستند بذاتش باشد ، زیرا صادر شدن وجود ازاو او لی نیست ازصادر شدن لاوجود ، چه نسبت هستی و نیستی باو ، برابر و یکسانست ؛ و با تساوی نسبت طرفین بچیزی و ممکن نیست یکی از طرفین بی مرجتحی واقع شود ؛ بعبارت دیگر با تساوی طرفین وقوع یکی از دو طرف متساوی بی مرجتح در نظر عقل محال است .

پس حالا که ممکن موجوداست ، اگر فرض شود که بی مرجّع خارجی موجود شده ، این وجود خواه بذات او (که نسبت هستی و نیستی باو متساوی است) مستند باشد ، و خواه اتفاقاً موجود شده باشد ، ـ که وجود او نه بذات او مستند باشد ، و نه بغیر ؛ در هردو صورت ترَجُع بی مررَجّع لازم می آید . پس چون ما سخن شیخ « لیس یصیر موجوداً من ذاته » را چنین معنی کردیم که ممکن خود بخود موجود نمی شود ، این معنی هم آنجارا می گیرد که وجود ممکن مستند بذات او باشد ـ بافرض اینکه نسبت هستی ـ و نیستی بذات او متساوی ـ و یکسانست ، و هم آنجارا فرا می گیرد که ممکن اتفاقاً بی مرجّح موجود شده باشد ، یعنی نه وجود مستند بذات او باشد ، و نه بغیر او ، ـ که این هردو فرض ترجّح بی مرجّح و محال است . پس بااین تفسیر در کلام شیخ استدراك لازم نمی آید ـ چنانکه امام گمان کرده است .

وچون معنی این جمله که «ممکن موجود ، خود بخود موجود نشده است» اینست که نه ذات او سبب وجود اوست ، و نه اتّفاقاً موجود شدهاست ، و لازم بیِّن و آشکار این جمله ، اینست که بی نیازی ممکن در هستی خود از غیر ممتنع است ؛ بنابراین شیخ ملزوم، یعنی جمله «از ذات خود موجود نمی شود» را آورده، ولازمآن، یعنی : بی نیازی ممکن در هستی خود از غیر ممتنع استرا اراده کرده است . پس سخن خواجه درستاست که گوید : سخن شیخ «لیس یصیر موجوداً منذاته» اشارهباینست که عدماحتیاج ممکن درموجود بودنخود بغیرمحال است . و باز مؤیّد آنچه ما درترجمه ـ و تفسیر کلام شیخ گفتیم ، سخن دیگر شیخاست که گوید : « هستی او خود بخود اولی نیست از نیستی او از آنروکه ممکن است » چه ایناولینبودن هستی همچنانکه درصورت استناد هستی بذات ممکن تَرَجُّح بی مُرَجِّحٌ است ، و اولویّتی ندارد ؛ درصورتی که بگفتهٔ امام ممکس اتّفاقاً موجود شود ـ تا نه وجودش بخود او مستنــد باشد ، و نه بغیر او ؛ باز ترجـّح بلا مرجّحاست، و بدون اولويّت موجود شدهاست .

۱ - ترجیّع بی مُرَجِمَع می که حتی اشعریها هم آنرا باطلسی دانند از آنرو روا نیست ـ که لازم سی آید چیزی که در حد استواء است خود بخود از حد استواء بیرون آید ، و ذات نایافته از هستی بخش هستی بخش شود ، و معنی اینکه اولی نیست ، اینست که چیزی که سبب اولویت یعنی رجحان یکی از دو طرف باشد ، در کار نیست . پس اولویت نداشتن همان ماندن در حد استواء است .

## تنييك

(پس چون هستی هرچه ممکن الوجود است از دیگریست) یا سلسله می رود بی پایان ، پس هریك از آحاد سلسله در ذات خویش ممکن خواهد بود ؛ وجمله بدان آحاد بسته است ، پس جمله هم واجب نباشد، و بدیگری واجب شود ، وما اینرا روشن کنیم .

#### تفسين

چون پیدا کرد که ممکن را چاره نیست از سببی ، این جا درتباهی تسلسل سخن گفت ، ولازم بودکه پیشازین فصل دربیان ِ اینکه سبب ِ مؤثّر روا نیست ـ که بتقدّم زمانی برمسبّب مقدّم باشد ـ سخن گوید .

چه اگر این روا باشد استناد هرممکنی بممکن دیگر ـ پیش از او ـ تا بی نهایت ممتنع نبود ، واین امر بنزد او ممتنع نیست ، پس چگونه باطل کردن آن برای اثبات واجب الوجود ممکن خواهد بود ؟ امّا هرگاه دلیل قیام کند براینکه سبب باید با مسبب موجود باشد ، درین هنگام اگر تسلسل پیدا شد آن سببها \_ و مسببها همه باهم حاضر خواهندبود ، واین نزد شیخ محال است . و برهانی که یاد کرده است نیز ویژه همین صورت است ، پس بهتر بود که سخن درین مسأله را پیش از اینجا می آورد ، ولی چون می خواست آنرا درجای دیگر \_ و آن آغاز نمط پنجم این کتاب است یاد کند ، دراینجا از یاد کردن آن درگذشت .

سپس بدان که برهان تباهی ِ تسلسل ـ یکبار بوجهی یاد میشود که بتقسیمها نیازی ندارد ، یکبار چنان ذکر میشود که بتقسیمها نیازمنداست . و شیخ نخست

وجه نخستین را آورد ، و بدنبال آن وجه دومرا .

## و بیان وجه نخستین اینست که گوئیم :

اگرسبههایی که همگی ممکن اند متسلسل شوند ، پس بناچار نیاز مند بموجود دیگری خواهند بود ، درینصورت چاره نیست ازچیزی ـ که همهٔ آن ممکنات ـ وهریک از آحاد آنها باو متعلق ـ و بسته باشند ، و در موجودی که از همهٔ ممکنها، واز همهٔ آحاد آنها ، بیرون باشد لازم آید که ممکن نباشد ؛ زیرا اگر ممکن باشد از گروه همان ممکنات خواهد بود ، نه بیرون از آنها . پس ثابت شد استناد همهٔ ممکنات ـ بموجود واجب الوجود ، وهمین مطلوب است .

وما ابن معنى را برافظ كتاب برابر كنيم ، پس گوئيم :

سخن شیخ یا مسلسل شود الخ ، بدان که معنای آن اینست که آن ممکنات اگر متسلسل نشوند ، پس بسبب بی نیازی رسند ، و همین مطلوب است ؛ وچون این خود مطلوب بود ، بناچار شیخ متعرّض آن نشد ، بلکه قسم دیگر را متعرّض شد . پس سبب حذف کردن یکی از دو جزء منفصله همین بود .

واما اگر متسلسل شود بی پایان ، پس برین تقدیر هریک از آنها ممکن است ، و جمله بدان آحاد بسته و ممکن است ، پس جمله و آحاد همگی ممکن اند ، پس جمله و آحاد نیاز منداند بچیز دیگر . وگرنه ممکن از سبب بی نیاز بود ، و آنکه با همه ممکنات و با همه آحاد ممکنات مغایرت داشته باشد ، بناچار نباید ممکن باشد ، و هرگاه ممکن نبود ، و اجب بود ، و همین مطلوب است .

# حکیم طوسی گوید:

(شیخ) میخواهد واجب الوجود بذاته را اثبات کند، وتقریر سخن پساز ثبوت نیاز ممکن بغیر، اینست که آن غیر یا واجباست، ویا ممکن؛ وسخن در آن ممکن مانند سخن در (ممکن) نخستیناست، پس یابواجب میرسد، ویا نیاز دور میزند، ویا بی پایان متسلسل میشود. و شیخ بخش نخستین را یاد نکرد، زیرا همان مطلوب بود؛ ونه دو م را، زیرا که تباهی آن آشکاراست؛ وبسبب دیگری که یاد خواهیم کرد. بلکه سومی را یاد کرد، ولزوم مطلوب را خواست از آن پیدا کند، پس درین فصل روشن کرد که سلسله ممکنات بر تقدیر وجودشان بچیزی نیازمنداند بیرون از خودشان - که بسبب او واجب (بالغیر) شوند.

(وخواجه پساز نقل سخن امام براین گفته او که این فصل موقوف است بپیدا کردن اینکه سبب روا نیست ـ که بزمان برمسبتب مقدّم باشد الخ ایراد کرده گوید :)

براین سخن مؤاخذه گفظی لازم می آید، و آن اینست که استناد چیز به به بخیزی که در زمان پیش از اوست محال است، زیرا که استناد بمعدوم است. پس واجب بود - که گفته می شد: این بیان بستگی دارد بپیدا کردن امتناع باقی ماندن معلول - پس از نیستی علّت بزمان ، زیرا که هریک از (آحاد) سلسله اگر باقی نماند مگر در دو زمان - که در یکی از دو زمان معلول پیشین خود باشد ، و در زمان دوم علّت سپسین خود ، هر آینه هرممکنی بدیگری پیش از خود مستند زمان دوم علّت سپسین خود ، هر آینه هرممکنی بدیگری پیش از خود مستند خواهد بود - تا بی نهایت . ومراد این فاضل این معنی است . واما اعتراض مشهور و آن اینست که جمله گفتن ، و بی پایان خواستن ، درست نیست ، پس اعتراض لفظی است ، سز اوار است در بحثهای معنوی بچنین اعتراضها ننگر ند .

نگارنده گوید: تقدّم زمانی مانند تقدّم دیشب برامروز ، و تقدّم نطفه برعلقه ، و آن برمضغه ، و آن برجنین ، و آن بر حیوان ، و آن برانسان ، اینرا تقدّم زمانی گویند، یعنی تقدّم پارههای زمان برهمدیگر ، یا تقدّم ـ و تأخّر چیزهای زمانی

گفتار نگارنده پیرامون سخن ِ امام و حکیم طوسی

نسبت بهمدیگر.

بنا براین تقد محلت برمعلول ظاهرش اینست ـ که علت در زمان پیشین باشد ، ومعلول در زمان سپسین ؛ باین معنی که هردو باهم دریکزمان جمع نشوند. واین ببدیهه محال است ؛ چه لازم می آید استناد معلول بمعدوم ، یعنی لازم می آید که علت شیء چیزی باشد که پیش از او بوده ـ ونابودشده ، و پس از نابودی همان نابود ، علت این چیز شده باشد . لهذا چون ظاهر سخن امام این بود ، خواجه گفت : مقصود امام اینست که علت مدتی پس از موجود شدن معلول را ایجاد کرده است .

توضیح اینکه : شرطِ جریان برهانهای ِ ابطال ِ تسلسل ، بعقیدهٔ فلاسفه اینستکه :

اولاً: مانند دانه های زنجیری که از بالا آویزان است ، و اگر یکدانه از وسط آن پاره شود، دانه های زیرینش همه می افتد، می باید اجزاء آن سلسله نسبت بهمدیگر ترتب داشته باشند ، \_ یعنی یکایک علت ومعلول بوده ، و وجود هریک بسته بوجود دیگری باشد .

ثانیاً: با هم در یکزمان موجود باشند ـ آن چنانکه بمجرّد موجود شدن علیت ، معلول نیز با او موجود شود ، و بمحض اینکه علّت از بین رفت ، معلول هم با او نابود شود ؛ تقدّم ـ وتأخر زمانی علّت و معلـول نسبت بهمدیگر جائز نیست ، حالا گوثیم :

تقدّم علّت برمعلول سهگونه فرض دارد :

اوّل: آنکه گفتیم علّت در زمان پیش موجود شود ، و معلول در زمان بعد ، چنانکه باهم در زمان معیّت نداشته باشند ، واین بالبدیهه محال است .

دوم: اینکه علّت نخست موجود شود، ومدّتی پسازموجودشدن معلول را بوجودآرد، ایجاد کند، و معلول هم مدّتی پساز موجود شدن ، معلول دیگر را بوجودآرد، و این معلول نیز مدّتی بعداز موجود شدن معلول دیگر را سبب شود، و هکذا بی پایان ، مانند پدر و فرزند که نخست پدر موجود میشود، و چندی پساز موجود شدن ، سبب وجود فرزند میشود، و خود ازمیان میرود، و فرزند اوهم مدّتی پساز آنکه موجود شد، سبب وجود فرزندی میشود، و پس از مدّتی نابود میشود؛ و هکذا؛ که ممکن است تا بی نهایت فرض شود، که در اینجا بگفته حکماء چون علّت ومعلولها در یکز مان باهم موجود نیستند، برهان ِ ابطال تسلسل جاری نمی شود.

سوم: اینکه علّت نخست موجود شود، و پساز چندی معلول را بوجود آرد، ولی معلول مادام که علّت هست از او جدا نشود، چنانکه اگـر علّت معدوم شد، معلول هم باقی نماند، و علّت این علّت هم نخست موجود شده، و مدّتی که براوگذشته معلول را بوجود آورده، وهکذا برود تا بی نهایت.

#### مثلاً :

فرض می کنیم که معلول اخیرِ ما الف است ، و علّت آن ب ، می گوثیم : ب نخست موجود شد ، و مدّتی پس از موجود شدن الف را موجود کرد ، ولی الف دیگر از ب جدا شدنی نیست ، یعنی هرگاه ب نابود شود ، الف هم نابود میشود ، و همچنین علّت ب ، ج است ، و ج مدّتی پس از آنکه موجود شده بود ،

سبب وجود ب شد، و حالا که ب را موجود کرد، اگر فرض کنیم که ج نابود شود، حتماً ب هم نابود خواهد شد، و پساز نابودی علت خود که ج است، باقی نخواهد ماند؛ ج هم معلول دال است، باین معنی که اوّل دال موجود شد، ومدتنی بعد، سبب وجود ج شد؛ ولی ممکن نیست که ج نابود شود، و دال بماند؛ و همچنین دال معلول ه است، برهمین منوال، و همعلول و است بهمین طریق، این سلسله برود تا بی نهایت. درین صورت هریک از علتها مدّتی پیشاز معلول خود، موجود شده اند، ولی همه معلولها با علت خود موجود اند، وهر علی علتی که نابود شود، معلول او هم باقی نمی ماند؛ و با او نابود می شود، و در صورتی که سلسله غیر متناهی بدین گونه موجود شود، براهین ابطال تسلسل آنرا فرا می گیرد، و باطل می کند.

## بقای معلول پساز نابودی علّت نیز دو فرض دارد .

یکی: اینکه معلول بی درنگ درهمان آن حدوث علّت موجود شود . و پساز مدّتی که معلول ـ و علّت هردو باهم موجود باشند ، علّت نابود شود ، و معلول باقی ماند ؛ که درین صورت اگر فرض کنیم ـ که سلسله علل و معلولات بی پایان باشند ، چون همه باهم در یکزمان موجوداند ، برهان ابطال تسلسل صدق می کند ، و آنرا باطل می سازد .

دوم: اینکه نخست علّت موجود شود ، و پسازگذشتن مدّتی معلول را ایجادکند ، و پساز چندی که علّت ـ و معلول با هم موجود بودند علّت نابود شود ، و معلول باقی ماند ، و همچنین این معلول نیز مدّتی پساز موجود شدن ، سبب وجود معلولی دیگر شود ، و مدّتی پساز آنکه این معلول دومی را موجود کرد خود نابود شود ، و معلول اخیر باقی ماند ؛ و هکذا تا بی نهایت . مانند پدر ـ

و فرزند ـ که مدتی پساز آنکه پدر بدنیا می آید سبب وجود فرزند می شود ، و مدتی پساز آنکه فرزند موجود شده پدر نابود می شود ، و فرزند می ماند ، فرزند هم پساز مدتی فرزندی بوجود می آورد ، و پدر می شود ، و چندی پساز پدر شدن نابود می شود ، و فرزند می ماند ، و همکذا ، و همکذا ـ الی غیر النهایه . و این فرض عیناً همان فرض دوم تقد م علت بر معلول است ، چه فرض اول آن محال بود.

بنابراین چه بگوثیم ابطال تسلسل منوط است باینکه تقدم علت برمعلول جائز نیست ، وچه بگوئیم که ابطال تسلسل منوط است بامتناع بقاء معلول پس از نابود شدن علّت ، هریک از این دو در یک فرض که خواجه خود تصریح کرده ، و آن اینست که علّت در زمان مقدم موجود شود ، و پس از چندی معلول را موجود کند ، و خود نابود شود ، و معلول پس از او چندی بماند مانند پدر و فرزند ، برهانهای ابطال تسلسل آنرا فرا نمی گیرد . و در یک فرض دیگر هریک را آن بر اهین باطل می کند ، پس حقیقت اینست که برهان ابطال تسلسل جائی را فرانمی گیرد که هم علّت بزمان بر معلول مقدم باشد ، و هم معلول پس از نابود شدن علّت بماند .

پس دانسته شد که درصورتی برهانهای ابطال تسلسل جاری نمیشود که هم علت مدّتی پیشاز معلول موجود شود ، و هم معلول مدّتی پساز نابود شدن علیّت باقی ماند .

بنابراین اگر چنانکه امام گفت گوثیم : این برهان موقوفاست براینکه تقدّم علّت برمعلول در زمان جائز نباشد ، دو عیب دارد :

یکی: اینکه از ظاهر کلمه تقدّم بنظر میرسد که معلول در زمان بعـد از علت موجود شود چنانکه خواجه اشاره کرد ، که این محال است .

دوم: اینکه اگر مقصود اینست که: علّت گرچه درزمان پیشاز معلول موجود شده ، ولی مدّتی هم با معلول موجود باشد ، این گفتیم دو فرض داردکه در یکی از دو فرض برهان تسلسل جاری نمیشود.

واگر چنانکه خواجه گفت گوئیم: جریان ِ برهان ِ تسلسل برامتناع ِ بقاءِ معلول پساز نیستی علت موقوفاست ، اینهم دو فرض داشت ـ که در یکسی از دوفرضبرهان ِ تسلسل جاری نمی شود ، وآن فرضرا هم خواجه خود بیان کرد که گفت : هریک از آحاد ِ سلسله اگر باقی نماند مگر در دو زمان تا آخر مانند پدر ـ و فرزند که مثال زدیم .

علاوه براین این تعبیر خواجه خود از سخن شیخ در نمط پنجم سرچشمه گرفته است ، پسگرچه خواجه گفت برهان ابطال تسلسل برامتناع بقاءِ معلول پساز نابودی علّت متوقیف است ، و بقاءِ معلول پساز انعدام علّت دو فرض داشت ، و فقط دریکی از دوفرض برهان جاری نمی شد ، و آن همان فرض بود - که هم علّت در زمان پیش از معلول موجود شده - و هم معلول پساز فناءِ علّت باقی مانده بود ، ولی این فرض را او صریحاً ذکر کردکه گفت : هریک از آحاد سلسله باقی نماند مگر دردو زمان الخ . بعلاوه نزد حکما هم تقدم معلول برعلّت ممتنع است ، و هم بقاءِ معلول پساز نابودی علّت .

و حقیقت مطلب اینست که اصولا "این برهان ِ اثبات واجب نه نیازی بدلیل امتناع تقد معلول برعات دارد ، ونه بدلیل امتناع بقاءِ معلول پساز نابود شدن علت ، زیرا شیخ امکانرا مناط نیاز معلول بعلت شمرد ، و امکان ذاتی ماهیت است ، و ماهیت مین قبل ذاتیم لیس ومین علقیم ایشش ، ماهیت همواره در حد استواء است ، و همیشه در وجود خود بعلت نیازمند ، بمجرد

اینکه از علّت چشم بپوشیم ماهیّت ممکن نابوداست ، و حتی درصدق ذات و ذاتیاتش نیز بوجود نیازمنداست ، واللا ذات و ذاتیات او هم براو حمل نمی شود ، وبنابر اصالت وجود که وجود امکانی هم از علّت ناشی می شود ، این وجود از خود استقلالی ندارد ، بلکه ربط محض است ، وقائم بعلّة العلل . -که:

زير نشين عَلَمَت كاثنات ما بتو قائم چو تو قائم بذات

گفتار محاکم پیرامون تقریر برهان

محاکم گوید : قول او : «وتقریر س

قول او: «وتقریر سخن پساز ثبوت نیاز ممکن بغیر» یعنی چون ثابت شد ـ که هرممکنی درهستی خود نیازمند بغیـر است، و آن غیر ـ اگـر ممکن باشد ـ بچیز دیگری نیازمند

است ، پس یا بواجب میرسد ، یا نیاز دور میزند ، ویا متسلسل می شود ؛ زیرا اگر بواجب رسید و پایان یافت همان مطلوب است ، والا اگر سلسله بپایان رسد، دور لازم می آید ؛ و اگر بی پایان باشد ، تسلسل می شود ، پس پاره های انفصال بناچار سه تا خواهد بود ، ولی :

شیخ بگفته خودکه «یا متسلسل شود تا بی نهایت» اکتفاکرد. و دو پاره ویگر (منفصله) را حذفکرد، اما نخستین را ، برای اینکه خود مطلوب است ؛ و بسبب دیگری که یاد خواهد واما دوم را ، برای اینکه بطلان آن روشن است ؛ و بسبب دیگری که یاد خواهد کرد . پس سبب حذف کردن دو پاره منفصله ـ و بسنده کردن بیک پاره ، اینست .

سپس این برهانرا دراین فصل بوجه اجمالی تقریر کرده ، ـ و درفصلی که بدنبال این می آید بوجه تفصیلی ؛ وازاینرو آنرا شرح نامیدهاست . پروجه نخستین اینست که : ممکنات اگر متسلسل

شوند ، \_و هرممکنی بموجد دیگر نیازمند است ، پس بناچار میباید چیزی باشد که همه آن ممکنات \_و هریک از آحاد آنها ، بدو نیازمند باشد ؛ و چیزی که جمله ، و هریک از ممکنات بدو نیازمند باشد ، بضرورت با جمله \_ و آحاد آن مغایرت خواهد داشت ؛ و هرموجودی که باجمله \_ و آحاد آن مغایرت داشته باشد \_ از آنها بیرون خواهد بود ، پس ممکن نخواهد بود ، وگرنه بموجود دیگر نیازمند بود ، پس بعض از همان سلسله خواهد بود ، پس درینصورت او و اجب الوجود باشد ، و همین مطلوب است .

## و این سخن محل ٌ نظر است ، زیرا :

اگرمقصود اینست که چیز دیگری لازماست که جمله ـ و هریک از آحاد بدو نیازمند باشد ، ما قبول نداریم ؛ چرا جائز نیست که آنکـه جمله بدان نیازمند است ـ جزآن چیز باشد که هریک از آحاد بدان نیازمنداند ؟

واگرمقصود اینست که چیز خارجی لازم است که جمله بدان نیازمند باشد، وچیز دیگر که هریک بدان نیازمند باشد ، مانمی پذیریم که آن چیز ـ که محتاج الیه جمله است ـ با هریک از آحاد مغایرت دارد ، ـ تا لازم نیاید (کذا فی النسخ ـ ظ : لازم آید) که از جمله بیرون باشد ، واین ایراد پاسخ داده نمی شود ـ مگر باینکه گفته شود که : آن چیز که محتاج الیه جمله است ، روا نیست که خود آحاد باشد ، و نه هریک از آنها ، ـ و نه بعض آنها ، بلکه باید بیرون از آحاد باشد ، پس از تقسیم چاره نیست ، ازینرو این وجه اجمالی شد ، و وجه دوم تفصیلی .

نگارنده گوید: ایراد محاکم درصورتی وارد میبود ـ که جمله وجود خارجی میداشت، وچنانکه بعد درگفتار شارح ِمحقّق بیاید جمله بعنوان جمله بودن وجود خارجی ندارد،

پاسخ نگارنده بایراد محاکم بلکه مانند عدد: ده \_ یا صد \_ یا هزار ، که در بیرون از ذهن ما نه ده \_ نه صد \_ نه مانند عدد: ده \_ یا صد \_ نه هزار \_ و نه هیچیک از اعداد ، وجود ندارد ؛ بلکیه درخارج فقط آحاد موجوداند ؛ وعدد چیزیست اعتباری \_ که ازمراتب ظهور آحاد انتزاع می شود ، و فرضاً که جمله بتبع آحاد وجود داشته باشد ، و بوجود آحاد موجود باشد ، پس در وجود خود بوجود آحاد نیاز منداست .

و جای شگفت است که محاکم سلسلهٔ آحاد بی پایان را ، موجود بفعل فرض می کند ؛ واز وجود آن آحاد ـ که عرضی ، و معلل است ، غفلت ندارد . وچون هریک ممکن است ، ونیاز مند بغیر است ، برای یکایک علتی ممکن فرض می کند ؛ و نمی اندیشد ـ که همهٔ این آحاد ِ موجود ، اگر موجوداند ، موجود ممکن ، بلکه ممکن ِ موجود اند ؛ یعنی اگر وجود آنها عرضی ـ وخارج از ذاتشان ـ و ازینرو معلل است ، امکان ذاتی آنها غیر معلل است ؛ که اکذ آتی گلیعکل ُ .

بنابراین یکایک آن آحاد، ممکن اند، یعنی لا ضرورت وجود ـ و عدم، برهمه وبریکایک ، صادق است : و درحد استواء هستند ، چه فرق میکند ؟ یک ممکن موجود ، بذات ممکن است ، یعنی لا از قتیضاء آلو کُرود \_ و آلعد ماست ، چند ممکن هم ممکن است ، ممکنات بی پایان هم لا اقتضاء هستند ، و درعدم اقتضاء وجود \_ و عدم ، مانند ممکن و احداند . و همچنانکه یک ممکن ذاتاً درحد استواء است ، و بضرورت عقل نیازمند بمرجتی است ـ که اورا ازحد استواء بیرون آورد ، و موجود کند ، چند ممکن هم همچنین است ؛ و ممکنات بی پایان هم و خون امکان ولا اقتضاء الوجود \_ و العدم ، ذاتی آنها است ، مانند همان ممکن و احد هستند ـ در نیاز بعلت بیرون ازممکنات ، یعنی علتی که در هستی خود بچیز دیگر نیازمند نباشد ، و آن و اجب الوجود است .

پس دانسته شدکه این برهان خود تماماست ، ومنشأ اشتباه محاکم :

اولا اینست ـ کـه او از نیک نگریستن بامکان ـ کـه ذاتی یکایک آن

آحاد است غفلت کرده ، و ظاهراً منظورش شبههای که بعداً ذکر می کنیم نیست ،

زیرا که آن شبهه بنظر ایرادکنندهٔ آن بر شرح بعد که بقول محاکم پاسخ ایراد وست نیز وارد است .

ثانیاً ، فاضل باغنوی در حاشیه خود بر محاکمات گوید:

پاسخ باغنوی

منع محاکم مندفع است ، باینکه : سخن در علّت مستقلّه

بایراد محاکم

است ، و علّت مستقلّه جمله بناچار میباید علّت هریک

از آحادِ آن جمله باشد، زیرا اگر یکی از آن آحاد بغیرِ او نیازمند باشد، بضرورت جمله بآن غیر نیازمند خواهد بود ؛ پس آنچه علّتِ مستقل فرض شده بود ، علّتِ مستقل نبود انتهیٰ .

سپس گوید : درینجا بحثی است ، زیرا :

باغنوی شبههٔ مشهور را ایراد میکند

اگر مقصود اینست که علّت مستقل ٔ جمله میباید عیناً علّت مستقل ٔ هریک از آحاد آن جمله باشد ، این مطلب مسلّم نیست ؛ زیرا گاهی اجزاءِ جمله بتدریج موجود میشود، پس درین صورت اگر علّت ِ مستقل ٔ جمله ، علّت ِ هریک یک

باشد ، تخلُّف معلول ازعلَّت لازم مىآيد .

و اگـر مقصود اینستکه باید علّت برای هریک از آحـاد جمله ، عیناً مستقل باشد ، یا دارایِ علّت آحاد جمله باشد ، این مطلب مسلّم است ؛ ولی گوئیم :

در جمله جزئی است که چنین است ، و آن مافوق ِ معلول ِ اخیر است ـ تا

بی نهایت ، ۔ که علت مستقل ٔ جز اِ اخیر است ، و علت کل ٔ هم هست ، زیرا که با ایجاد معلول اخیر جمله موجود می شود ، و بس ازین جمله بتأثیر دیگری نیاز ندارد ، و مشتمل است بر علتهای هریک از آحاد دیگر ، جز معلول اخیر ، زیرا اگر از معلول اخیر صرف نظر کنیم باز درباره ٔ باقیمانده ٔ جمله گوثیم : علت معلول اخیر باقیمانده ٔ مافوق معلول اخیر است ، و چون جمله ٔ باقیمانده بچیز دیگر نیاز ندارد ، پس مافوق معلول اخیر آن علت جمله هم هست ؛ و همچنین هرگاه از دو معلول اخیر صرف نظر کنیم نسبت بباقیمانده ٔ جمله هم خواهیم گفت : مافوق معلول اخیر باقیمانده ٔ عمله هم خواهیم گفت : مافوق معلول اخیر باقیمانده ۔ علت معلول اخیر آنست ، و چون پس از وجود معلول اخیر دیگر باقیمانده ٔ جمله بچیز دیگر نیاز ندارد ، پس مافوق معلول اخیر آن ، همچنانکه دیگر باقیمانده ٔ جمله بچیز دیگر نیاز ندارد ، پس مافوق معلول اخیر آن ، همچنانکه علت معلول اخیر آنست ، علت جمله ٔ باقی مانده هم هست ؛ ۔ و هکذا برود تا علت معلول اخیر آنست ، علت جمله ٔ باقی مانده هم هست ؛ ۔ و هکذا برود تا عین نهایت ) .

سپسگوید :

وامّا اینکه فاعل را از اقسام علّت خارج شمردهاند ، پس چگونه ممکن است جزء باشد ، گفتاری ناپسنداست ؛ \_ زیرا سخن دراین است که مؤثّر درکل ، چرا جائز نیست که جزء آن باشد ؛ و این اوّل کلام است ، و با اینکه خارج بودن درمفهوم فاعل اصطلاحی منظور شود هم ناسازگار نیست، \_ زیرا مبنای این آنست که مؤثّر جزء نمی باشد ، و تفصیل مطلب اینست که :

اگرمقصود ازجمله فاعل مستقل است ، ماگوثیم علّت، جزیِ جمله است ؛ وآن مافوق معلول اخیر است تا بی نهایت ، وعلّت ِ او مافوق معلول اخیر است تا معلول اخیر آن ـ تا بی نهایت . و هکذا .

واگرمقصود علَّت تامَّه ـ بمعنى همه موقوفٌ عليه است ، كوئيم: آن عين

جملهاست ، زیرا علّت بدین معنی لازم نیست که برمعلول مقدّم باشد ، باکه گاهی از آن مؤخّر بود ، مانند معلـول ِ مرکّب ، بنا بر آنچـه مشهوراست ، وگاهی عین معلول است ، مانند جمله مرکّب ـ از واجب ـ وعقل اوّل انتهیٰ .

پاسخ نگارنده بشبهات باغنوی

معلول ازعلت لازم می آید، اشتباه است، و درمانحن فیه خلاف فرض است، زیرا فرض اینست که آن آحاد نامتناهی مترتب باشند، وبا هم موجود باشند، ـ نه اینکه بتدریج موجود شوند، ـ زیرا سلسلهٔ نامتناهی که بتدریج موجود شود همان حوادث یومیه ـ و صور نوعیهٔ متعاقبه است ـ که بگفتهٔ فلاسفه در زمان پیشین نامتناهی است، و آغاز ندارد.

ونیز گوئیم: شیخ در آغاز برهان، ممکن موجودرا فرض کرد؛ وما قبلا گفتیم - که امکان لازم ِ ذات ماهیت، و ذاتی در باب برهان است، و مانند زوجیت اربعه، و مساوی بودن ِ زوایایِ مثلث با دو قائمه، قابل ِ جعل نیست، و همچنانکه بگفته شیخ ماجعکل آلله الله الله الله میشمش میشمش ایل او وجده ماجعکل آلله الله الله میشمش میشمش میشمش بیل او وجده ماجعکل آلله الله او بحده الله میکن موجود خواه یکی باشد، و خواه چندتا ، و چند، و چندین ممکن ، خواه متناهی باشد، و خواه بی پایان ؛ و نیز آن ممکنات خواه میان آنها در وجود ـ وهستی ترتب علی ومعلولی باشد، و خواه نباشد، و نیز خواه آن ممکنات در یکزمان با هم موجود باشند ـ و معیت در زمان داشته باشند، یا معیت نداشته باشند، درهمه احوال همچنانکه ممکن موجود ذاتا در حد استواء است ، و بمرجت نیاز دارد، ممکنات یک ممکن موجود ذاتا در حد استواء است ، و بمرجت نیاز دارد، ممکنات

متناهی ـ و ممکنات نامتناهی نیـز بـِمـُرَجِّح ِ خـارج ، که واجب الوجود باشــد نیازمند است .

بعبارت دیگر یک ممکن یا چند ممکن بمنزله ٔ قضیه ٔ شرطیهای هستند ، که بی مقدّم نتیجه نمی دهد .

پس حوادث روزانه و صورتهای نوعیه متعاقبه علت مستقل همدیگر نیستند ، و بناء علت بناء نیست ، و پدر علت فرزند نیست ، بلکه حرکت دست بنیاء علت حرکت مصالح ساختمانی ، و صورت صناعی خانه ـ یا کاخ معلول علت مفارق ، و یبوست مزاج عنصرعلت بقاء آن صورت عرضی صناعی است ، و پدر علت حرکت نطفه بسوی رحم ـ ورحم نگاهدار آن ، و علت مفارق بر حسب بروز استعدادات مختلف سبب صورت علقه ـ و سپس مضغه ، و سپس جنین ، و سپس حیوان ، و سپس انسان است ، و علت حدوث تدریجی حوادث ـ و تعاقب صور نوعیه حرکت ـ و جنبش است ، که ذاتاً عین تغییر ـ و تبدیل است ، یا بگفته صدرالدین شیرازی علت اصلی این تغییرات و تبدیلات و تحویلات ، و حدوث حوادث ، وقوع حرکت در جوهر است ، چنانکه در جای خود مذکوراست ، و وجودات همه قوی و طبایع ـ که جملگی ممکنات هستند ، در جات قدرت فعلیه وجهات فاعلیه حق تعالی است که لاا مُو تُر فی الو بُحود و ایا آلله .

نگارنده گوید: گفته فاضل باغنوی: درجمله چیزیست که توضیخ شبهه مشهور چنیناست و آن مافوق معلول پسیناست تا بینهایت الخ این شبهه مشهورست که محقق خونساری آنرا بر برهان شفا و اشارات هردو وارد دانسته . و تقریرش اینست که : مجموع سلسله وجودی ندارد جز وجودهای آحاد سلسله ، علت آن هم مجموع علتهای آجاد آنست ؛ و مجموع علتهای

آحاد عبارتست از مجموع ماقبل معلول بسین ـ تا بینهایت ، و ماقبل معلول پسین بناچار جزی مجموع سلسله است ؛ زیرا معلول پسین هم درون مجموع سلسله هست ، ولی درون مجموع ماقبل خود نیست ؛ پس این مجموع که جزی مجموع سلسله است ـ علت قریبه معلول پسین است ، و علت قریبه سلسله ماقبل معلول پسین هم مجموع سلسله ماقبل معلول پسین خود آن سلسله است .

وحاصل شبهه اینست که : مؤثّر در مجموع سلسله و علّت تامّه آن ، بعض آن سلسلهاست ؛ نه هربعضی ـ بلکه مجموع ماقبل معلـول اخیر ، بنابراین لازم نمی آید ـ که چیز در خود ـ و در علّتهای خود مؤثّر باشد ، و جزء کل ّرا واجب کند ، ونیز فرد معیّنی از آحاد علّت نیست، ـ تاگفته شود که او آوُلویّت ندارد ، وعلّت او آوُلی است .

محقیّق سبزواری در حواشی شفا ازاین شبهه بدینگونه پاسخ داده که گوید :

پاسخ مح*ق*ق سبزواری از شبهه<sup>ئ</sup> مشهوره

این جمله که لازم است علّت آحاد بالأسر باشد، ممکن نیست از آن نظر که مجموع است علّت آحاد بالأسر باشد، والا

لازم آیدکه متقدّم باشد برچیزی که این مجموع از آن متأخّراست ، واین خلاف فرضاست .

توضيح اينكه :

مافوق معلول پسین علّتِ او ، و چون با ایجادِ معلـول پسین جمله تمـام میشود ، و بچیز دیگر نیاز ندارد ، علّت جملهاست ؛ و در جمله ٔ مافوق ِ معلول ِ پسین نیز ، مافوق ِ معلول پسین آن جمله علّت ِ معلول ِ پسین آن ، وچون با ایجـادِ

معلول پسین ـ آن جمله تمام میشود ، پس علّت جملـه نیز هست ، وهکذا در جملهای که فوق معلولی است که آن معلول فوق معلول پسین است ـ معلول پسین آن جمله معلول جمله مافوق خود است ، وچون باوجود معلول پسین ، اینجمله تمام مي شود ؛ پسجمله مافوق معلول پسين اين جمله هم علّت اين جمله نيز هست . وهكذا مافوق مافوق مافوق،معلول پسين تا بي نهايت ؛ پس درينصورت هريک از آحادی ـ که دراین سلسلهٔ بی پایان وجود دارد ، معلول جملهٔ مافوق خوداست ـ که آنجمله نیز بی پایاناست . وچون همیشه علّت برمعلول ذاتاً تقدّم دارد ، پس هریک از آحاد این سلسلهٔ نامتناهی ازجملهٔ مافوق خود متأخّر ، و هریک از جملههای نامتناهی این سلسلهٔ نامتناهی چون علّت معلول مابعـد خود است ، برمعلول مابعـد خود متقدّماست ؛ وچون هریکځ ازجملههای نامتناهی ــ مفروض دراین سلسلهٔ نامتناهی از آحـاد بیدا میشود ، و معلـول آحاداست ، پس هریک از جملههای نامتناهی از آجاد خود متأخراست ، پس لازم آید که جملههای فرض شده چون علَّتهای آحاد سلسله هستند ، برآحاد سلسله متقدّم باشند ، و چون هر جملهاز آجاد پیدا میشود، ومعلول آحاداست؛ پس جمله ها از آحاد متأخّر باشند، و این تقدّم شیء برنفس ، ـ وخلاف فرضاست ؟

صاحب شوارق در پاسخ از این شبهه گوید: همچنانکه مرکتب اگر جزئی از اجزای او نابود شود، و اجزای دیگر باقی بماند نابود می شود، اگر همهٔ اجزای او هم ازمیان برود

پاسخ محقّق لاهیجی ازشبهه ٔ مشهور

چنانکه هیچچیزش بنماند نیز نیست میشود ، پس همهٔ سلسلهٔ بی پایان ممکن است نابود شود ، زیرا هریک از اجزای او ممکن است ، واین امکان نیستی باید راهش بسته شود ، تا سلسله موجود گردد ، پس علتی می خواهد که ـ راه نیستی را ببندد ،

وآنرا واجب کند ، و مافوق معلول پسین ـ و همه آحاد ـ و مجموعهای این سلسله ممکناست ، و جائز العدم ـ و نیازمند بعلت ، وگرنه چنانکه گفتیم ترَجتُ بی مرجّع لازم آید ؛ پس علّتی بیرون از ممکنات لازماست ـ تا آحاد ـ ومجموع سلسله را از حدّ استواء بیرون آورد .

## شرح

هرجمله ای که هریك از آحاد آن معلول است، اقتضا دارد ـ
که علّتی داشته باشد \_ که آن علّت جز آحاد او باشد ؛ زیرا
آن جمله

یا اصلاً علّت نمیخواهد ، پس واجب الوجود باشد\_نه ممکن الوجود ، وچگونه چنین چیزی ممکناست \_ درحالتی که جمله بآحاد خود واجب \_ وموجود میشود .

ویاعلّت خود آحاد اوست بجملگی ، پس خود معلول خویش است ، \_ زیرا که جمله \_ و همه یك چیز است ، وامّا همه بمعنی هریك ، پس جمله باآن واجب نمی شود .

ویاعلّتی میخواهد که بعض آحاد باشد ، و بعض آحاد از برخی دیگر اولی نیستند ؛ زیرا یکایك آنها درمعلولی با هم انبازند ، وهریك علّت او ازخودش آوْلی است .

و یا علّتی میخواهد که بیرون از آحاد باشد ، و همین شقّ باقی ماند .

### تفسير

چون شیخ برهانرا مجملاً تقریر کرد ، آن مجمل را بدین صورتِ تفصیلی شرح کرد ، پسگوثیم :

گفتار امام پیرامون سخن شیخ

اگر فرض کنیم که هرممکنی بممکن دیگر مستند باشد ، تا

بی نهایت ؛ جملهای پیدا خواهد شدکه هریک آن معلول بود ، پس گوثیم آن جمله یا ذاتاً واجباست یا نه ؟

شق اوّل باطل است ، زیرا هرجملهای بهریک از پارههای خود نیازمند است ، و هریک از پارههای بجـز خود است ، پس هرجملهای بجـز خود نیازمند است ، و هرچه بغیر محتاح باشد ، ذاتاً ممکن است ، پس هرجملهای ذاتاً ممکن است .

ونیز پس این جمله بهریک از پارههای خود نیازمند است ، و هریک از پارههای او ممکن است که ممکن باشد ، پس ثابت به ممکن است که ممکن باشد ، پس ثابت شد که این جمله ممکن است ۱ . پس یا نیازمند بمؤثری باشد ، یا نیازمند نباشد .

شق دوم باطل است ، و گرنه ممکن از مؤثر بی نیاز بود ، و اگر ممکن بی نیاز ازمؤثر باشد، هیچ ممکنی بچیز دیگر مستند نخواهد بود؛ واگر چنین باشد تسلسل هم باطل بود ، زیرا تسلسل آنگاه لازم آید \_ که هرممکنی بسببی نیاز مند باشد . پس ثابت شد که این جمله نیاز مند بمؤثر است ، و آن مؤثر از دو حال بیرون نیست \_ یاهمان مجموع آحاداست ، و یاسببی درون آنجمله ، و یا سببی بیرون جمله .

۱- دراینجا سحقق خونساری بر امام ایرادی دارد کهوارد نیست، زیرا نسخهٔ شرح اشارات امام فخر که نزد او بوده غلط داشته ، و ایراد بر آن غلط وارداست ـ نه بر امام .

شق نخستین محال است، \_ زیراکه مجموع همان خود جمله است ، ویک چیز بیک اعتبار در خود مؤثّر نباشد .

امیّا شق دوم سه بخش میشود زیراکه یامؤثّر در آن جمله هریک از آحاد آنست ، ویا علّت یکی نامعیّن است ،

قسم نخستین باطل است ، ـ زیرا که یکایک آحاد جمله در تحصیل جمله مستقل نیست .

دوم هم باطل است ، زیرا که اگرگفتیم علّت یکی نامعیّن است ، معنی آن اینست که هریک از آن آحاد بتنهائی ، در بوجود آوردن جمله مستقل است ، پس برمی گردد این قسم بیشین .

#### شرح

هرجمله که هریکی از آن معلول باشد ، مقتضی علّتی است، \_ بیرون از آن آحاد .

شرح حکیم طوسی برگفتار شیخ

میخواهد بوجه گستردهتری روشن کند ،که سلسله ممکنات

بفرض ِ اینکه موجود باشد ، نیازمند بعلتی ـ جـز ممکنات است ؛ پس مأخذ ِ دعوی را عامترگرفت ، و حکم کردکه : هرجمله خواه متناهی ـ و خواه نامتناهی ـ

بشرط اینکه هریک از آحاد آن معلول باشد ، بچیز خارجی نیازمند است :

سخنش:

زیراکه آن جمله یا اصلاً علّت نمیخواهد ، پس واجب باشد ، و معلول ببود ، و چگونه چنین چیزی ممکن است ، درحالتی که آن جمله بسبب آحاد خود واجب میشود .

این تقریر برهان است با بخش کردن جمله بدو بخش :

یکی آنکه یادکرد ، وتباهی آنرا آشکار ساخت .

و بعخش دیگر و آن اینست که علّت میخواهد ، بسه قسم تقسیم میشود ، زیرا که علّت ِجمله یا همه آحاد است ـ یا بعض آحاد ـ یاچیزی بیرون از ایشان . یس سخنش :

ویا مقتضی علّتی است که همان آحاد است ، پس معلول خود باشد ؛ چه آحاد ـ و جمله ـ وکلّ ، یک چیزست ، یا کلّ بمعنی هریک پس بسبب هریک جمله واجب نشود .

بیـان تباهی قسم نخستیناست ، و وجهش اینستکه یا مقصود از همـه آ حاد جملهاست ، یا هریک .

فرض نخستین باطلاست ، ـ زیرا که چیز علت ِذات خود نباشد .

و دوم باطل است ، زیراکه علّت چیز ـ واجب است که مقتضی او باشد ،

و وجود هریک از آحاد ، مقتضی جمله نیست .

و بدان که هستی جمله از پاره های آن سه نوع است :

یکی ـ اینکه نزد فراهم آمدن پارهها جز اجتماع چیزی حاصل نشود ، ـ مانند عشره ـ که از آحاد بیدا میشود .

دوم \_ اینکه ازفراهم آمدن پاره ها هیأتی \_ یاوضعی پیدا شود \_ که باجتماع آن پاره ها بستگی داشته باشد ، \_ مانند شکل خانه که از گرد آمدن دیوار ها \_ وسقف پیدا می شود .

وسوم - آنست که پسازگرد آمدن، چیز دیگری که مبدء فعل یا استعدادی باشد پیدا شود - مانند مزاج، که پساز ترکیب آخشیجها وجود پیدا می کند، و آنچه در قسم نخستین پیدا شد - چیزیست فقط با چیزی، و دومی چیزیست برای چیزی - با چیزی، وسومی چیزیست از چیزی باچیزی ؛ وچون جملهای که درینجا فرض شده - از نوع نخستین است، شیخ حکم کرد که آحاد - و جمله - و کل"، یک چیزست .

سخن او :

ویا علتی را اقتضا می کند که آن بعض آحاد است ، و بعض آحاد ازبعض دیگر (برای علت بودن) آولی نیست ، ـ زیرا که هریک آنها معلول اند ، وهریک آنها علت او از خودش آولی است .

این بیان قسم دوماست ، ومعنای آن اینست که چون هریک از آحاد جمله معلول است ، پس بعض آحاد برای علّت بودن (از بعض دیگر) اولی نخواهد بود ؛ زیرا هربعضی که علّت فرض شود ـ آن بعض که علّت اوست از خود او

۱ - پس در قسم دوم دو هیأت اجتماعیه نداریم ، بلکه یک هیأت اجتماعیه داریم ؛ و معروض آن یک هیأت یکی از دو جزء نیست ، بلکه مجموع دو جزءاست ، ومجموع در اولی سانند آن مجموع است که در اینجا معروض هیأت اجتماعیه بود ، و همچنین در سوسی معروض مزاج یا صورت نوعیه ، مجموع دو جزءاست ، نه یکی از دوجزء ، پس درستاست که بگوئیم جمله در دوسی وسوسی عین آحادنیست ، بلکه آحاداست باچیزی که هیأت اجتماعیه است در اولی ، و مزاج ـ یا صورت نوعیه است در دوسی .

بعلّت بودن اولی خواهد بود .

سخنش:

ویامقتضی علّتی است جز آحاد، واین باقیمانده است ، معنای آن پیداست، و تباهی قسمی که یاد شد ، بردرستی این قسم دلالت دارد .

محاکم گوید: قوله شرخٌ: تحریر دلیـل اینست که: ممکن بناچار علّتی دارد، علّت او اگر واجب باشد، مطلوب حاصل است، و اگـر ممکن باشد، یا بواجب

گفتار محاکم پیرامون سخن ِ شارح

منتهی میشود ، یا دور میزند ، یا متسلسل میشود . و هرکدام باشد ، وجود واجب لازم میآید .

امّا درفرضی که بواجب منتهی میشود پس ظاهراست .

وامّا برفرض دور ـ یا تسلسل ، برای اینکه هرچملهای که هریک از آحاد

آن ممكن باشد ـ خواه بپايان رسد ـ يا بى پايان باشد ، يا آن جمله واجب الوجود است ـ يا ممكن الوجود .

شق ٔ اوّل باطل است ، زیر اجمله خود بخود واجب نمی شود ، بلکه بسبب پاره های خود ، واجب (و موجود) می شود .

شق دوم (جملمه ممکن الوجود باشد) بناچار علّت میخواهد ، پس آن علّت ، یا همهٔ آحاد اوست ـ یابعض آحاد او ـ یاهیچکدام ، ـ بلکه علّت چیزی بیرون از جمله ـ و آحاد جمله است .

 و اگر بعض آحاد علّت باشد ، این نیز باطل است ؛ \_ زیرا هریکی که علّت فرض شود، علّت او برای سببیّت اولی است ؛ پس باید علّت، چیزی باشد بیرون از آحاد ، و همین مطلوب است .

اگرگفته شودکه باور نداریم که جمله یا واجباست ـ یاممکن ، این تقسیم درست بود اگر جمله موجود می بود ا ، و این ممنوع است ؛ زیرا موجود آنست که وجود باو تعلق گرفته باشد ، و محال است که وجود بهمه ممکنات تعلق گیرد ، و بفرض اینکه تعلق وجود بهمه ممکنات ممکن باشد ، لازم نمی آید که (همه ) ممکنات موجود نازمند شوند ؟

گوئیم: زمانی که هریک ازموجودها ممکن باشد، هستی او ازغیر خود او خواهد بود، وهنگای که هر موجود نخواهد بود، وهنگای که هر موجود ممکنی بخود او که بنگریم معدوم است، پس وجود نخواهد داشت مگر ازجانب غیر. و برای اینکه گوئیم همه ممکنات یک ممکناند، بلکه همه ممکنات اند که بخودی خود موجود نمی شوند، بلکه از ناحیه غیر (موجود می شوند) اگر از آن غیر صرف نظر شود، هیچ چیز از ممکنات موجود نخواهد بود، واین بدیهی است، و شکتی در آن نیست.

١ ـ يعنى اگر جمله سمكن الوجود سيبود .

۲ ـ در اینکه یاد کرد شکینیست ، چنانکه وجدان درست بدان گواهی سیدهد ، ونیازی نیست که در اثبات آن بمقدمهٔ دیگری تمسک کنند ، چنانکه بعضی گفتند که : همهٔ ممکنات در اینکه طریان نیستی برآنها رواست ، در حکم یک ممکناند ، وهر گاه رأساً طریان نیستی برآن رواست ـ پس بناچار سیاید علتی داشته باشد ـ که بذات علت باشد ، و علت مطلقه باشد ؛ و آن همانست که بیرون از ممکنات است ، زیرا فرق بقد ، و علت مطلقه باشد ؛ و آن همانست که بیرون از ممکنات است ، زیرا فرق بقد در صفحهٔ بعد

اگر گوئی: چون ثابت شده که چاره نیست از اینکه همسهٔ ممکنات باید موجیدی داشته باشند ـ کهاز آنها بیرون باشد، پس چه نیازی بقضیه منفصلهایست که سهجزء دارد ؟ چه بسنده است ـ که گفته شود از جمله موجودات است، واجب الوجود، و گرنه همه موجودات ممکن باشند ؛ و درین هنگام نیاز بواجب پیدا می شود.

گوئیم : این استدلال است بهمه موجودات بر وجود واجب ، ـ و هدف استدلال (برهستی واجب) است ، بهـر موجودی از موجودات ، و این مقصود بدست نمی آید مگر با آن منفصله (بپایان رسید سخن محاکم) .

سلسلهٔ بی پایان باشد می آمد، و هم درمورد استدلال از وجود ممکن معیتن ـ پس از آنکه استدلال با منفصلهٔ نخستین بتسلسل منتهی می شد؛ و ظاهر آ مقصود محاکم از منفصله ای که دارای سه جزء است ـ در اینجا منفصله ایست ـ که پیش از انتهاء بتسلسل یاد کرد، چه این منفصله است که با آن از وجود هرموجود ممکن می توان

نمی کند که ادعا شود که همهٔ سمکنات در روا بودن طریان نیستی بر آنها بحکم یک سمکناند ، یا ادعاء شود که همهٔ سمکنات چون بخودشان بنگریم ـ بخودی خود سوجود نیستند ، ـ پس بناچار اس خارجی آنهارا هستی سیبخشد ، مانند یک سمکن بدان گونه، که محاکم یاد کرد ، همچنانکه فطرت درست حکمسی کند. ـ (آقاحسین خونساری) .

بقية حاشيه از صفحة قبل

براثبات واجب استدلال کرد ، چنانکه مثلا گوثیم : این موجود معین یا واجب است ـ یاممکن ؟ اگر واجب است مطلوب ثابت است ، واگر ممکن است نیاز مند بعلت است ، و علت او یا واجب است ـ یا ممکن ؟ اگر واجب است همان مطلوب است ، واگر ممکن است نیاز مند بعلتی است ، وهکذا برود تا بی پایان ـ یا برگردد و دور شود ، درصورت تسلسل این سلسله بی پایان عبارت از همان مجموع ممکنات است ، حالا منفصله وی می آید که گوئیم : این سلسله بی پایان که همه ممکنات است ، یا علتش مجهوع آحاد است ، یا هریک یک ، یا بعض معین ـ ممکنات است ، یا علتش مجهوع آحاد است ، یا هریک یک ، یا بعض معین ـ تا آخر . ولی محاکم در استدلال از مجموع ، منفصله و دوم را حذف کرده ، ازینرو مشتبه می شود که شاید مرادش منفصله و دوم است ، در حالتی که منفصله و دوم هم در استدلال از وجود واجب می آمد ، و هم در استدلال از وجود محموع ممکنات بر وجود واجب می آمد ، وهم در استدلال از وجود ممکن بر وجود واجب \_ هنگامی که بامنفصله ولی منتهی بتسلسل می شد ، با منفصله و دوم وجود واجب را ثابت می کردیم .

محاکم گوید: برهانرا شیخ در شفا چنین تقریر کرده است: هرچیز که هم معلول باشد، و هم علّت، بضرورت میانگین است ـ بین دو کنارگین ؛ زیرا چون معلول است اورا علّتی است ـ وچون علّت است اورا معلولی است، پس اگر علّتها

بهم پیوسته بروند تا بی نهایت، هراینه سلسله ٔ بی پایان علّتها هم معلول باشد ، وهم علّت ؛ زیرا هیچیک از آحـاد این سلسله نیست ـ مگـر اینکه هم معلول است ـ و هم علّت .

برهان وسط

وطرف شفا

بتقرير محاكم

امّا علّتاست برای اینکه علّت ممکن کنارگین مفروض است .
امّا معلول است برای اینکه بمعلول بستگی دارد ، ـ و چیزی که بمعلول بستگیدارد معلول است ؛ پس چون ثابت شدکه سلسلهٔ علّتها هم معلول اند ـ وهم

علّت ، و ثابت شدکه هرچه هم علّت است ، و هم معلول میانگین است ، پس سلسلهٔ علّتهای بی پایان میانگین باشد بی کنارگین ، واین محال است .

وممکناست ایرادی که یادشد، براین برهان واردآید؛ ولی بآنچه ما یاد کردیم آن ایراد دفع میشود، (بپایان رسید سخن محاکم) .

> ایراد و پاسخ ایراد محاکم بنظر نگارنده

نگارنده گوید: مقصودش ازایرادآنست که مجموع ممکنات ممکن ِ موجود نیستند ، و لازم نیست همهٔ ممکنات موجود باشند ـ تا بعلت نیاز داشته باشند .

و حاصل پاسخش این بود ـ که همهٔ ممکنات بذواتشان که

بنگریم موجود نیستند ، چه بگوئیم که همه ممکنات در اینکه نیستی آنها رواست درحکم یک ممکناند ، وچه بگوئیم که همه ممکنات از خود وجود ندارند ، پس بناچار علّت خارجی میباید آنهارا هستی بخشد ، مانند یک ممکن ، چنان که این مطلب بدیهی است ، و قابل شک نیست .

پس دانسته شدکه هنگام پاسخ از ایراد ، دلیل وسط وطرف ازنظرعنوان وسط و طرف ملغی میشود ، و ازاینجا دانسته میشودکه محاکم هم از لغـو بودن وسط وطرف ، وخاصیت وسط وطرف بودن ناآگاه نبودهاست .

محاکم گوید: بدان کهپیدایش جمله از پاره هابسه گونه است، چه بسا هست که پاره ای با پاره ٔ دیگر گرد آید و بمجر ّد فراهم آمدنشان جمله پیداشود. و بسا هست که پاره ای باپاره ٔ دیگر فراهم آید و از فراهم آمدنشان هیأت اجتماعیه ای

گفتار محاکم دربارهٔ پیدایش جمله از پارهها

بوجود آید، و بسبب آن جملهای پیدا شود .

اگرگوئی : چون درقسم نخستین اجتماع پیدا شد، بناچار هیأت اجتماعی

موجود میشود ؛ پس قسم نخستین همان قسم دومیاست ا.

ما گوئیم : چنین نیست ، زیرا هنگامی که مجموع دوم وجود پیدا می کند معروض هیأت اجتماعیّه یکی از دو پاره نیست ، بلکه معروض ، مجموع دوپاره است ؛ (پس در اینجا مجموعی داریم که معروض هیأت اجتماعیّـهاست) ، و در این مجموع هیأت اجتماعیّهٔ دیگری نیست ، (ومراد ازمجموع اوّلی اینمجموع است که دراینجا معروض هیأت اجتماعیّه بود) ، وبسا هست که بارهای بابارهای فراهم میشود ، و پسازگردآمدن آنها صورتی ـ یامزاجی پیدا میشود، و برحسب آن صورت ـ یامزاج ، حملهای پیـدا میشود ؛ پس آنچه درقسم نخستین پیدا شده مجرّد فراهم آمدناست ، وآن چنیناست که چیزی باچیز دیگراست . ودر دومی فراهم آمدناست با هیأت اجتماعی ، و از آن تعبیر کنند ـ باینکـه چیزیست برای چیزی که باچیز دیگرست، زیرا هیأت اجتماعی خود چیزیست که برای مجموعی حاصلاست ، وآن مجموع چیزیست که باچیز دیگرست . ودرسومیصورتنوعی یا مزاجی در آن مجموع حاصل است ، و دربارهٔ آن گویند چیزیست از چیزی که باچيز ديگر فراهم آمده .

کوینده ای را رسد که گوید: واژه ٔ « از » یکبار درعات فاعلی بکار می رود ـ
که گویند هستی ممکن از واجب است ، وبار دیگر درعات مادی بکار می رود که گفته می شود تخت از چوبست ، پس اگر مراد سخن شماکه آنکه درسومی حاصل می شود چیزیست از چیزی ـ که باچیز دیگر فراهم آمده ، اینست که مجموع، وآن چیزیست که با چیز دیگر گرد آمده ، فاعل آنست ،که این بضرورت باطل است ،

۱ - ممکن است پاسخ داده شود که سراد شارح اینست که جملهٔ دوم آنست ـ که بااجتماع ،
 هیأت ـ یا وضع سوجودی پیدا شود ، و در جملهٔ نخستین هیأت سوجودی نیست ، ـ بلکه هیأتی اعتباریست ، و این ظاهرست. (محقق خونساری)

زیرا مجموع فاعل صورت نوعی نیست ، و اگر مراد اینست که این مجموع قابل و پذیرندهاست ، پس فرقی نیست میان آنچه درقسم سوم حاصل میشود ، باآنچه درقسم دوم حاصل میشود ؟

پاسخش اینست: که مراد پذیرنده است، و چنین نیست که فرق نباشد، فرق نداشته باشند، چه فرق نداشتن آنگاه درست است که از روی دیگر باهم جدائی نداشته باشند، چه شرکت داشتن در برخی صفتها، موجب نمی شود که در همه صفات با هم انباز باشند، و آن دو چیز که حاصل می شود برای آن دو مجموع گرچه در اینکه مجموع آنها را پذیرنده است، باهم انبازند؛ ولی آنکه در دومی حاصل شده مجرد هیأت اجتماعی است، و آنکه در سومی حاصل شده صورت نوعیته بامز اج است.

آری ایرادی که وارد می آید اینست که مفهوم دو عبارت (چیزی که برای چیزیست که باچیز دیگرست) باهم چیزیست که باچیز دیگرست، و چیزی که از چیزیست که باچیز دیگرست) باهم فرق ندارد، زیرا مفهوم دومی اینست که آنکه پیدا می شود چیزیست در مجموعی که پذیرای اوست. ومفهوم سومی هم اینست که آنکه وجود پیدا می کند چیزیست در مجموعی که پذیرنده وست، پس عبارت شارح فرق نمی گذارد.

وتحقیق گفتار در اینجا اینست که مرکتب خارجی یا حقیقتی دارد که از حقیقت آحاد جداست ـ یانه ؟ پس اگر حقیقتی جدا از حقیقت آحاد نداشته باشد قسم نخستین است ، و اگر حقیقتی جداگانه داشته باشد ، پس برای او صورت نوعی اید اید این قسم سوم است ، و گرنه قسم دوم است ، وعبارت گرچه مقصودرا نمی رساند، ولی مقصود همین است ، وجون جمله ممکناتی که فرض شده بود ، از قسم نخستین است ، شیخ حکم کرد که جمله ـ و آحاد ، یک چیزست . و در این سخن اشاره ایست

باصلی که ما یاد کر دیم (بپایان رسید سخن محاکم) .

محقیق خونساری گوید: پوشیده نیست که هر جملهای خود همهٔ آحاداست، وحال ِجملهٔ دوم و سومیکه شارح یادکرد هماین است، زیرا چیزی که هیأت اجتماعیه ـ ومزاج ازاو بیرون باشد،

گفتار محقیق خونساری درباره ٔ فراهم آمدن جمله از پارهها

هیأت اجتماعی ـ و مزاج از آحـاد او نیستند ، پس بیرون بودن آنهــا از آن چیز بمقصود زیانی نمی رساند ، زیرا مقصود اینست که هرجملهای عین همه ٔ آحاد خود است ، وچیزی هم که هیأت اجتماعیّه ـ ومزاج از آحاد او باشد بضرورت هیأت اجتماعيّة ـ ومزاج ازاو بيرون نيستند ، واين نيز خود مجموع اجزاء خوداستكه ازآن اجزاء است ؛ هیأت اجتماعیه ـ ومزاج ، پس بخش کردنشارح جملهرا بدین سهبخش ، وگفتن اینکه جملهای که درینجا فرضشده ، چون ازنوع نخستین است، شیخ حکم کردکه آحاد ـ و جمله ـ وهمه یک چیزست ؛ پیداست که اصلاً یی فائده است ، وفرق گذاردن میان آحاد ـ و پارهها ، و قرار دادن آحادرا در جملهٔ دوم ـ وسوم ، معروض هیأت ـ ومزاج، وقرار دادن اجزاءرا عبارت ازمعروض باعارض نیز بی وجه است ؛ ـ زیرا ظاهر اینست که هیأت ـ و مزاج را هم بتوان از آحاد آن دوحمله نامید ، همچنانکه میتوان گفت که هیأت ـ ومزاج ، پارههای آن دوجملهاند، باوجود اینکه نخست شارح گفت که : جمله از پارههای خود حاصل میشود ، و نگفت از آحاد خود ، پس استوار باش . (بپایان رسید حاشیهٔ محقّق خونساری )

نگارنده گوید: گاهی ما دریک یاچند چیز تصرّف میکنیم: با یک پارچه مِس کفگیـر یا ملاقـه یا قاشق میسازیم، وگاهی ازفراهم آوردن چهار دیوار وسقف، خانه میسازیم که این چهـار دیوار و سقف نیـز از پارههای گوناگون:

بحث نگارنده با محقتق خونساری

۱- مقصود شآنست که گفت زیرا مامی گوئیم: همهٔ سمکنات یک سمکن اند. (محقق خونساری)

گچ ، آجر ، گل ، آهن ، و چوب ساخته شده است ؛ کلیّة از تصرّفات ما در چیزهای طبیعی صورتهای صناعی پیدا می شود \_ که پساز پیدایش آن صورت هنری ، آنچیزهار ا بنام آن صورت هنری می خوانیم . می گوئیم: ساعت ، هواپیما ، اتومبیل ، اطاق ، \_ قاشق ، \_ چنگال ، بشقاب ، کارخانه ؛ و مانند اینها ، این صورتهای هنری را ما باجسام و مواد نمی دهیم ، بلکه ما آنها را آماده می کنیم \_ تا از مبدء دیگر آن صورت هنری که عرّض است \_ نه گوهر ، بر آن ماد ه \_ یا مواد افاضه می شود ، و بخشنده این صورتهای هنری جز فاعل ماد ه یا مواد است ، زیرا ماد ، پیش از پیدایش صورت هنری موجود بود ، واین صورت هنری نبود .

گاهی از فراهم آمدن آخشیجها \_ و آمیزش آنها باهمدیگر ، و شکستن سوورت آنها \_ کیفیت میانهای پیدا می شود \_ که آنرا مزاج خوانند ، و برحسب مقتضای اعتدال این مزاج ، صورتی نوعی درآن مرکب پدید می آید \_ که آن صورت بسبب دوری \_ و نزدیکی مزاج باعتدال مختلف می شود ، گاهی که آن مزاج از اعتدال حقیقی خیلی دوراست ، صورت کانی : مانند یا قوت \_ و فیروزه \_ و عقیق بدان افاضه می شود . و گاهی که کمتر دوراست صورت نباتی بادر جات مختلف آن ، بدان افاضه می شود . و گاهی که کمتر دوراست صورت نباتی بادر جات مختلف آن ، و گاهی که نزدیک است ، صورت جانور که آنهم مراتب گوناگون دارد از کرم م خراطین گرفته \_ تا اسب و میمون ، و گاهی که باعتدال حقیقی نزدیک ترست باو روان مردمی تعلق می گیرد \_ که اعتدال نیز در جات گوناگون دارد \_ تابرسد باعتدال روان مردمی تعلق می گیرد \_ که اعتدال نیز در جات گوناگون دارد \_ تابرسد باعتدال صورت نوعی در همه این مراتب نام و فعلیت و آثار همه ازان آن صورت نوعی در همه این مراتب نام و فعلیت و آثار همه ازان آن صورت نوعی در همه این مراتب نام و فعلیت و آثار همه ازان آن صورت نوعی در همه این آمه بهم ترکیب شده اند حامل صورت اند .

گرچه همه علتها سرانجام بعلت نخستین میرسد ، ولی پیداست که علت

این صورتهایِ نوعی جز علّت مایهها ـ و آحادی است که فراهم شده اند ، زیرا موادّ و آن آحاد پیش از پیدایش این صورتهای نوعی وجود داشته اند .

شکتی نیست که در بخش دوم از بخشهای سهگانهٔ جمله که شارح یاد

کرده ، هرگاه پساز پیدایش صورت هنری آحاد یا پارههای مرکب هنری را بشمریم ، یکی از آنها همان صورت هنری خانه ، یاهواپیما است ، و دربخش سوم هم اگر آحاد یا پاره های مرکب طبیعی را بشمریم یکی از آنها مزاج \_ یا صورت نوعیته است ، ولی آن صورت صناعی یا طبیعی پساز فراهم آمدن آحاد پیدا می شود \_ که گفتیم فاعل آن هم جز فاعل آحاد واجزاء است ، پس مقصود شیخ و شارح اینست که در مانحن فیه پس از فرض جمله بی پایان ، از فراهم آمدن این آحاد بی نهایت چیز دیگری پیدا نشده \_ تابمانند مرکب صناعی ، یامرکب طبیعی بتوان فرض کرده بود ، بنابراین ایراد محقی خونساری برشارح وارد نیست .

اسخ نگارنده بایراد کلمه جزء در گفتار شارح ، گوئیم : هرجملهای خواه دوم خونساری دوم خونساری کلمه جزء در گفتار شارح ، گوئیم : هرجملهای خواه باره های آن با هم ترکیب شده ـ و دارای صورتی صناعی ـ یا طبیعی باشد ، مانند بخش دوم ـ وسوم ، وخواه تنها آحاد فراهم آمده ـ و چیزی بر آن افزوده نشده باشد ، مانند سلسله بی پایان علت ـ و معلولها ، یکبار آحاد جمله را می نگریم ـ با قطع نظر از اینکه هریک این آحاد پارهای از جملهاست ، پس آنهارا آحاد میخوانیم ؛ وبار دیگر یکایک آحادرا می نگریم بانگرش باینکه آن واحد پارهای از جملهاست ، درنگرش دوم بآن رو آنرا می نگریم که جزء جملهاست ؛ جزئیت و کلیت ، دو وصف اضافی هستند ، پس هنگامی جزء را جزء میخوانیم جزئیت ، دو وصف اضافی هستند ، پس هنگامی جزء را جزء میخوانیم

که آنرا نسبت بکل بنگریم .

شارح حصول جمله را باجزاء آن سه بخش کرد ، زیرا دراینجا جزء را نسبت بکل یا که جملهاست نگریسته . پسگفته محقیق خونساری که شارح کلمه جزء را درعارض و معروض باهم استعمال کرده درست نیست ، زیرا شارح گفته حصول جمله از اجزاء آن سه بخش است ، درحالتی که یکی ازاین سه بخش قسم نخستین جملهاست ، که در قسم نخستین جز همان آحادی که فرض شده است چیزی وجود ندارد \_ تا عارض و معروضی پیدا شود ، برخلاف قسم دوم که صورت صناعی بوجود آمده ، وقسم سوم که صورت نوعیه پیدا شده : وپوشیده نیست که گرچه در قسم دوم که صورت صناعی پیدا شده ، وآن چیزی عرضی است ، عارض \_ و معروض گفتن درست است ؛ ولی در قسم سوم عارض \_ و معروض گفتن درست نوعیه گوهراست ، ـ نه عرض ؛ ومواد معروض گفتن درست نوعیه گوهراست ، ـ نه عرض ؛ ومواد و احاد ، گرچه حامل و هستند ـ ولی معروض او نیستند .

## اشارت

هرعلّتِ جملهای که از آحاد جمله بیرون باشد، او نخست علّتِ آحاد بود، سپس علّتِ جمله ، وگرنه پس آحاد بدو نیاز مند نباشند، پس جمله هرگاه با آحاد خود تمام شد، بدان علّت نیاز مند نبود ، بلکه بسا هست که چیزی علّت بعض آحاد باشد ـ دون بعضی ، پس علّت مطلقهٔ جمله نخواهد بود .

#### ثفسير

ما بخش سوم از بخشهای قسم دوم را ـ وآن این بود که گفته میشد علّت ِ جمله یک واحـد معیّن ِ آن جمله است ، بدینگونه باطل کردیم ـ که گفتیم آن یکی معیّن ، علّت

گفتار امام درتفسیر متن

بعض آحاد جمله نیست ؛ و چیزی که علّت بعض آحاد جمله نباشد ـ علّت آن جمله نیست ؛ این مقدّمه دلیل میخواهد ، پس دراین فصل دلیل آنرا یاد کرد ، و آن دلیل اینست که :

هرچه علّت جملهای باشد ـ یا علّت هیچ چیز ازپارههای آن نیست ـ ویا علّت بعض پارههای آننیست ـ ویا علّت بعض دیگر نیست ، ویا علّت همه پارههای آننباشد ، محال است ـ که علّت آنست . پس اگر علّت هیچ چیز از پارههای آن نباشد ، محال است ـ که علّت آن باشد ؛ زیرا هرگاه همه پارههای او از علّت بی نیاز باشد ، و هنگامی که همه پارههای چیزی موجود شد، حصول آنچیز واجب بود ؛ پس درین هنگام حصول پارههای چیزی موجود شد، حصول آنچیز واجب بود ؛ پس درین هنگام حصول

آن چیز ازعلّت بی نیاز خواهد بودا .

گفته نشود \_ که چرا روا نیست که پاره های جمله سراسر بی نیاز ازعلت \_\_\_\_\_\_ باشد ، ولی آن جمله موجود نشود مگر آنگاه که پاره های آن گرد آیند ؛ وآن فراهم آمدن پاره ها بعلت نیازمنداست .

زیرا که ما گوئیم : آن اجتماع ، از پاره های ماهیت آن مرکتباست ؛ پس هرگاه در آن فراهم آمدن بدان علّت نیازمند بود ، در همه پارههای خود بی نیاز ازعلّت نبود ، ـ بلکه دربرخی پارههای خود ـ و آن همان هیأت اجتماعیّه است ، بعلّت نیازمند بود .

و امّا بخش دوم : وآن اینست که برخی پاره های جمله بعلّت نیاز مند بود ، و بعضی نیاز مند نبود ، این بخش رواست ، ولی درینصورت علّت حقیقة "علّت آن مجموع نخواهد بود ، بلکه تنها علّت همان پاره خواهد بود".

وامّا بخش سوم : وآن اینست که علّت جمله علّت همه ٔ اجزای آن باشد ، پس همین مقصوداست . و حالا پیدا شد که علّت هرجملهای باید علّت همه ٔ اجزای آن باشد .

شارح گوید: چون ثابت شد ـ کـه هرجمله معلولها ـ کـه شرح حکیم طوسی فرض شود ، بعلّت بیرون از جملـه نیازمنداست ، خواست برسخن شیخ پیدا کند که علّت بیرون اگر علّت مطلقه آن جمله باشد ،

۱ ـ تفسیر گفتار شیخ بدینگونه دور از حقیقتاست ـ محقق خونساری .

ب ـ این مقدمه که امام ادعا کرد در بطلان بخش دوم است ، این همان مقدمه است که ـ گفت نیازمندببیاناست؛ واین فصل را که باشارت آغاز می شود اشاره بنظریه ایست که او دارد ـ محقق خونساری .

فرض کرد که:

هریک از آحاد بی نیاز ازعلّت بود ، وازین فرض لازم آمدکه کلّ بی نیاز از علّت باشد ؛ این خلاف فرض است .

یا بعض آحاد بی نیاز از علّت باشد ، وگفت که وقوع این فرض ممکن است ، برخلاف فرض نخستین ؛ ولی از این فرض لازم میآید کمه علّت جمله علّت مطلقهٔ آن جمله نبود .

فاضل شارح گوید: چون امتناع اینکه بعض آحاد علّت جمله باشد باین پیدا میشد ـ که گفته شود بعض آحاد ، علّت همه ٔ آحاد نیست ؛ زیراکه نه علّت خود است ـ ونه علّت علّتهای خود ، وهرچه علّت همه ٔ آحاد نباشد ، علّت جمله نیست ؛ پس این فصل را آورد تا مقدّمه ٔ پسین را ، روشن کندا .

من می گویم: اگر مراد شیخ این بود ، در آغاز فصل علّت جمله را باینکه از آحاد جمله نباشد مقید نمی کرد ، و اشبه اینست که مراد او پیدا کردن این مطلب است ، که چون جمله ممکنات بعلّت بیرون ازیشان نیاز منداند ، آن علّت

١ \_ يعنى هرچه علت همهٔ آحاد نباشد علت جمله نيست .

۲ ـ پس از آنکه شیخ هستی علت نخستین را ثابت کرد باینکه گفت : علت چون هستی بخش جمله است بناچار باید سوجد آحاد جمله باشد ، و بفرض اینکه سوجد آحاد جمله باشد روا نیست که سلسله مترتب باشد ، و گرنه لازم آید که دو علت بر یک معلول فراهم آیند ، اشبه اینست که سراد او دراینجا پیدا کردن تباهی تسلسل است ، ولی سمکن است گفته شود که بنابراین بباطل کردن اینکه علت خارجی روا نیست که علت بعض آحاد باشد نیازی نیست ؟ ـ زیرا بفرض اینکه آن علت خارجی علت بعض سلسله باشد نیز پوشیده نیست که تسلسل ببیانی که یاد شد باطل می شود. و بهتر اینست که همهٔ آنچه شارح گفت ـ و آنچه سا گفتیم مراد شیخ باشد ـ محقق خونساری.

واجباست که علّت آحاد آنها هم باشد ، چنانکه پیشازین گفتیم .

محاكم گويد: ثابتشدكه هرسلسله معلولات بعلّت خارجي گفتار محاكم نيازمند است ، پس آن علّت خارج بايد علّت هريك از درباره سخن شارح آحاد آن سلسله باشد ؛ زيرا آن علّت خارج بناچار علّت

بعض آحاد آن خواهد بود ، واین پیداست ؛ \_ پس یا در آحاد باقی مانده چیزی پیدا می شود که معلول آن بعض نباشد ، \_ یا پیدا نمی شود ؟ اگر یافته نشد همان مطلوب است . واگر یافته شد ، \_ پس یا آن یکی علّت آن بعض است \_ یانه ؟ اگر علّت آن بعض باشد ، لازم آید که دوعلّت بریک معلول گرد آمده باشند ؛ واین محال است ، واگر علّت نباشد ، لازم آید که در جمله دو چیز پیدا شود \_ که باهم بستگی علّت و معلولی نداشته باشند ؛ واین در سلسله ای که فرض شده محال است.

اگرگفته شود: باور نداریم که فراهم آمدن دو علّت (بریک معلول) محال است . که دو علّت (هردو) علّت مستقل باشند.

گوئیسم: علّت خارجی باید در ایجاد بعض آحاد مستقل باشد ، چه اگر هیچ چیز از آحاد ازاو صادر نشود ، ضروریست که جمله ازاو صادر نشده است ؛ پس اگر آن بعض بفاعل دیگری نیاز مند باشد ، علّت خارجی مستقل نخواهد بود ؛ وثابت شده است که او چنین (یعنی مستقل ) است . این خلاف فرض است . پس سخن شیخ که نخست علّت آحاد است ، یعنی علّت هریک یک آنست ، وگرنه پس هریک از آن علّت بی نیاز خواهد بود ؛ و درینصورت روا نیست که علّت بعضی باشد ، و علّت بعضی نباشد . پس اگر جایز باشد که جمله یافته شود ، نه مانند جمله مفروض ـ که علّت او علّت برخی آحاد او بود ـ و علّت برخی نه ؛ \_ چه همانا حقیقت جمله مفروض حقیقت آحاد است ، پس اگر علّت ، علّت ، علّت .

بعض آحاد باشد ، و علّت برخی نباشد ، درحقیقت علّت آن جمله نبود ، بلکه فقط علّت آن بعض بود .

این سخن شیخ است ، و آن دلیل دیگریست جز آنکه ما یاد کر دیم .

شارح درشرح این سخن گوید : علّت خارج اگر علّت مطلقهٔ آن جمله باشد ، نخست علّت یکایک آحاد آن بود ؛ وگرنه پس یاعلّت هیچیک از آحاد نباشد ، پس علّت جمله نبود ؛ ویاعلّت برخی آحاد باشد ، وعلّت بعض دیگر نباشد ، پس لازم آید که علّت مطلقهٔ جمله نباشد .

واین سخن جای ایراد است ، زیرا اگر مقصود از علت مطلقه آن علت است که هریک از آحاد جمله باو مستنداست ، پس این گفتار برمی گردد بقضیته شرطیهای که مقدم و تالی آن یکی باشد ، و این یاوه گوثی است ، ـ نیاز بروشن کردن ندارد ؛ وا گر مقصود از علت مطلقه علت فاعلی جمله است ، پس قید مطلقه امستدرك است ؛ ـ زیرا مراد از علت همان علت فاعلی است ، ـ گرچه قید اطلاق آورده نشود ، و چیزی که شار حرا بغلط انداخته این سخن شیخ است «فلم تکن علة للجملة علی الأطلاق » پس گمان کرده که اطلاق متعلق بعلت است ، پس تعنی علت مطلقه نخواهد بود . و چنین نیست بلکه متعلق به «لم تکن» است ، پس گویا گفته است : بتحقیق علت جمله نخواهد بود ، چنانکه گفتیم . بپایان رسید سخن محاکم .

۱ ـ ظاهراً مراد ازعلت،طلقه علت مستقله است ، پس ایراد وارد نیست، زیرا علت مستقله جمله بناچار علت مستقلهٔ هریک از آحاد آنست ، زیرا اگر چیزی از آحاد جمله بغیر آن علت مستند شود بضرورت جمله بآن غیر نیازمند بود ، و آنکه علت مستقل جمله فرض کرده بودیم ـ در هستی بخشیدن جمله مستقل نباشد ، این خلاف فرض است .

نگارنده گوید: درنسخه خطتی محاکمات و در شرح امام بجای « بتحقیق » کلمه : «حقیقة » است ، وحقیقت دربرابر مجاز است پس علت جمله هرگونه علتی باشد علت حقیقی

خرده گیری محاکم بیجاست

است ، نه مجازی ، درحالتی که مقصود علّت مستقلّه است ، پس تعبیر به «علّت مطلقه » بهترست از تعبیر به «علّت حقیقی » .

محقّق خونساری گوید : محاکم گفت علّت خارج بناچار باید مستقل ّ باشد الخ .

اگر گوئی: بدلیل ثابت نشد ، جزاینکه جمله نیازمند بعلت خارج است ؛ اما اینکه آن علت خارج باید مستقل باشد ، چنین چیزی ثابت نشد ؛ زیرا رواست که آن علت خارج در ایجاد جمله مدخلیت داشته در ایجاد جمله مدخلیت داشته

گفتار محقیّق خونساری دربارهٔ سخن محاکم

باشد ، ولی نه باستقلال ، بلکه در هستی بخشیدن هریک از آحاد جمله بتوسط آحاد دیگر انباز باشد ؛ چنانکه در شروط متعاقبی که بگمانشان گویند باری تعالی هریک از آنهارا بتوسط شرطهای بی پایانی که پیشاز او هستند ایجاد می کند .

من میگویم: از دو راه بیرون نیست: یا بآنچه محاکم یاد کرد، و آن این بودکه چون هرپارهای هستی او ازخودش نیست، پس باید بیرون از مجموع موجدی باشد، دلیل تمام میشود؛ یا بآنچه ظاهر سخن شیخاست.

بنا بر اوّل گوئیم: همچنانکه بداهت حکم می کند ـ که هریک از آحاد ، آحاد ـ چون هستی او از خودش نیست ، پس باید موجدی باشد بیرون از آحاد ، همچنین حکم می کند که باید آن موجد مستقل "باشد ؛ زیرا چون بهیچوجه ممکن نیست که از آن آحاد وجود تحقق پیدا کند ، پس چاره نیست از اصل وجود که از خارج حاصل می شود ، و پیداست که این امر ممکن نیست ـ بی اینکه آن خارج

درهستی بخشیدن مستقل باشد . و گرنه دراینکه حصول هستی ازاو ممکن نیست ، حکم او هم حکم آحاد خواهد بود ؛ واین باشروط متعاقبه بی پایان موافق نیست ، زیرا اگر فرض شود که آن شروط ممکن است ، و محال نیست ، چنانکه حکما گویند ، ممکن است میان آنها ـ واینجا فرق گذارد ، زیرا بدیهه می گوید از بیرون ممکنات بی پایانی که از خود هستی ندارند بی شرکت چیزی از این ممکنات در هستی دادن ، باید اصل وجود حاصل شود ؛ واین هستی بخشیدن تصور نمی شود مگر اینکه آن علیت خارجی در هستی بخشیدن مستقل باشد ، و پس از اینکه آن علیت خارجی بی نیاز از مشارکت چیزی در ایجاد ـ مستقل در ایجاد بود ، توسیط علیت خارجی بی نیاز از مشارکت چیزی در ایجاد ـ مستقل در ایجاد بود ، توسیط آحاد ـ و شرط بودن آنها ، زیانی نخواهد داشت ، هرگاه در هستی بخشیدن شریک نباشند .

اگرگوئی : ظاهر اینست که آن علّت خارجی لازم نیست که بی همبازی غیر هستی بخش هریک از آحاد باشد، و چگونه لازم است، و حال اینکه در صورت متناهی بودن سلسله مگر نمی گویند که رواست ـ که باری تعالی هستی بخش نخستین و احد سلسله باشد ، سپس آن و احد ، دیگری را ایجاد کند ؟ و هکذا . پس درینصورت چگونه رواست ادّعاء شود که علّت خارج باید مستقلا "هستی بخش یکایک آحاد سلسله باشد ؟

گوئیم : این دو صورت با هم فرق دارد ، زیرا پساز آن که از ذاتی که بخود موجوداست ، وجود افاضه شد ، ممکن است از موجودی که چون بخودش بنگریم موجود نیست ـ باعتبار وجودی که غیر باو داده ، وجود حاصل شود ؛ و در مانحن فیه فرض شده که خارج در افاده هستی استقلال ندارد ، و پیداست که اصلا نه باستقلال هستی حاصل می شود ، و نه بشرکت ذاتشان ، پس از کجا هستی

پیدا خواهد شد ، واین آشکاراست . اینرا داشته باش .

و بنا بر دومی (یعنی سخن شیخ) گوئیم: هرگاه از ایراد مافوق معلول پسین صرفنظر شود ، شکتی نیست که باید علّت خارجی در هستی بخشیدن جمله مستقل باشد ؛ زیرا اگر جمله موجود ـ و ممکن باشد بناچار اورا علّت مستقلی بکار است ، و اگر فرض شد که آن علّت ازسلسله بیروناست بناچار آن علّت خارجی ولو فی الجمله استقلال خواهد داشت ، چنانکه پوشیده نیست ، پس بهر جهت مدّعای محاکم ثابت است بیندیش . بپایان رسید سخن خونساری .

## اشارت

هرجملهای که ازعلّتها و معلولهای پیاپی مرتب باشد، و درآن جمله علّتی باشد که معلول نبود، آن علّت کنارگین است (یعنی که چون باو رسند بپایان رسیده باشند) زیرا که اگر او میانگین باشد معلول خواهد بود.

# تفسير

چون نیازمندی جملگی آن سببها \_ و مسبّبهای ممکن ِ بی پایان بعلّت خارج ثابت شد ، پس آنخارج لازماست که ممکن ومعلول نباشد ، زیرا که اگر چنین باشد ، او هم یکی

از آحاد آن جمله بود ، ـ نه چيز خارجي .

تفسير امام

برگفتار شیخ

وبدان که مقصودش از کنارگین واجب است ، واز میانگین ممکن ؛ زیرا که هرممکنی مستند بغیر خود است ، پس گویا که در وسطاست ، و واجب جز

بخود مستند نیست . پس مانند طرفاست . پس اینکه گفت : هرجملهای که در آن علتی باشد که معلول نیست آن کنارگین است ، یعنی واجب است ، و اینکه گفت : زیرا اگر وسط باشد پس معلول است ، یعنی اگر ممکن باشد معلول بود ، ولی ما فرض کردیم که غیر معلول باشد . این خلاف فرض است ، بپایان رسید سخن امام .

محقّتی خونساری گوید : پوشیده نیست که این تفسیـر مختل است .

گفتار محقتق خونسارى بيرامون سخن امام

در تفسير متن

امًا اوَّلاً : براى اینکه داستان نیازمندی سلسلهٔ ممکن بی پایان بچیزی که از سلسله بیرونباشد ، و واجب بودن، ـ نه

ممكن بودن و معلول بودن او ، ربطي باينجا ندارد ، بلكه همچنانكه فصل آينــده صريحاً دلالت دارد ، هدف شيخ ازاين جمله ً ياد شده دراين فصل ،غيرازجمله ـ ایست که درفصل پیشین یاد شد ؛ وآن جملهای بودکه اورا علتی که معلول نیست نباشد ، واین جمله جملهایست که دراو علّتی است که معلول نیست ، واین پیداست.

و امّا ثانیاً : برای اینکـه کنارگین را بواجب ـ و میانگین را بممکن تفسیر كردن، سستى آن پوشيده نيست ؛ وحقِّ تفسير آنست كه شارح اداكرده ، وحاصلش اینست که جملهای که در او علّتی باشد که معلول نیست ، بناچار آنعلّت کنارگین آن سلسله خواهد بود ؛ زیرا اگر میانگین باشد بضرورت معلول بود . بپایانرسید گفتار محقّق خونساري .

خواجه گوید: از آنچه گذشت آشکار شد ـ که هر جملهای گفتار حکیم طوسی که علّتها ومعلولهای مترتّب پیایی داشته باشد ، خواه بپایان رسد ـ یا بی پایان باشد ، اگر دارای علتی که معلول نیست

نباشد بعلتی نیازمند خواهد شد که ازاو بیرون بود ؛ پس دراینجا یاد کرد که آن آن جمله اگر علَّتی داشته باشد ، آن علَّت بناچار کنارگین خواهد بود ، و واجبِ غیرممکن بودا. (بپایان رسید سخن شارح .)

۱ ـ جملهٔ «و واجب و غير ممكن بود» گويا سخن خود اوست ، نه تفسير گفتهٔ شيخ ؛ زبرا درگفتارشیخ چیزی نیست که برین دلالت کند ، بلکه شیخ در فصل آینده اشاره کردهاست که این کنارگین واجباست (محقق خونساری) .

## اشارت

همانا پیداشد که هرسلسلهٔ علّت \_ ومعلولهایِ مرتب خواه بپایان رسند ، یا بپایان نرسند ، اگر درآنها جز معلول نباشد ، آن سلسله بعلّتی بیرون از خود \_ نیازمند شود . ولی بناچار علّت بیرونی آنچنان بدان سلسله می پیوندد \_ که کنارگین باشد ، وپیدا شد \_ که هرگاه درآن سلسله چیزی باشد که معلول نبود ، آن کنارگین و سرانجام است . پس هرسلسلهای بواجب الوجود بذات می رسد (و پایان می یابد) .

## تفسير

گفتار امام درتفسیر متن

امام گوید: هرسلسله ازعلتها \_ ومعلولهاکه هریک درجای خود باشد، خواه فرض کنیم \_ کهمتناهی باشند، یا نامتناهی ، حالشان ازدوبخش بیرون نیست ، یاهمه آحاد او معلول اند،

یا همه معلول نیستند ، بلکه در آحادشان چیزی هست که معلول نیست .

اگر همه معلول باشند ، بعلتی بیرون از سلسله نیازمند باشند ، و چیزی که از همه معلول باشد . ممکن نیست ، بلکه واجب است ؛ و او کنارگین است ، پس این جمله کنارگینی دارد .

واگر بخش دوم باشد ، و آن اینست که درجمله ٔ آحاد آن سلسله چیزی باشد ـ که معلول نیست ، و چیزی که معلول نیست پس بخود واجب الوجود ـ و

کنارگین است ؛ پس سلسله بناچار بواجب الوجود بذاته منتهی خواهد شد ، و او کنارگین است ، واین پایان گفتار شیخ است اینجا در اثبات واجب الوجود .

#### خواجه گوید :

گفتار حکیم

طوسي درتقرير

سخن شيخ

چون از پیدا کردن مقدّمات بپرداخت ، آنهارا برای نتیجه گرفتن تألیف کرد ؛ پسگفت : هر سلسله علّت و معلولها که مرتب باشد ـ بپایان رسد ـ یا بی پایان باشد ، از دو حال

بيرون نيست ، يا درآن علّتي كه معلول نباشد نيست ـ يا هست .

قسم نخستین مقتضی است که بعلتی نیاز مند باشد ـ که از سلسلهٔ ممکنات بیرون بود ، واین علت بناچارکنارگین آنسلسله خواهد بود ، وممکن نیست آن علت بیرونی هم معلول باشد، زیرا درینصورت سلسله ای که فرض شد تمام نبود ، بلکه پاره ای از سلسلهٔ تمام خواهد بود ، و سخن درجملهٔ سلسله است .

قسم دوم مقتضی است که طرفی داشته باشد ، پس برهردو فرض چاره نیست از کنارگینی ، و کنارگین و اجب (الوجود) است ـ چنانکه گذشت ، پس هرگاه چنین است هرسلسله ای بواجب الوجود بذات می رسد، و همین خواستهٔ ماست. و اینجا برهانی که شیخ خواست تقریر کند بیابان رسید .

وبدان که گرچه تباهی دور پیداست، ولی برفرض وجود دور از دور هم مطلوب لازم می آید ، د زیرا دور دارای جمله متناهیی است که هریک از آحاد آن جمله معلول است ، و چون بیانی که یاد شد آنرا هم فرا می گیرد ، شیخ برای آن بخشی جداگانه نیاورد . بپایان رسید سخن شارح .

محاکم گوید: مقصود اینست ـ که هرسلسلهای از علتها و معاکم گوید: مقصود اینست ـ که هرسلسلهای از علتها و معلولها بواجب (الوجود) میرسد، و پایان میابد، متن و شرح زیرا در آن سلسله، یا چیزی که معلول نباشد هست ـ یا نیست ؛ درهریک از این دوصورت واجب الوجود کنارگین وفرجام آن سلسله است. اما در فرض نخستین پیداست.

واماً درفرض دوم: برای اینکه ثابت شده است که علت بیرون ازممکنات، بناچار باید علت برخی آحاد سلسله باشد، پس آن یکی یادرسلسله علتی دارد یا ندارد ؟ نمی شود که در سلسله علتی داشته باشد، زیرا لازم می آید که دو علت مستقل بریک معلول گرد آمده باشند، و این محال است. بعبارت دیگر بناچار می باید چیزی از آحاد آن سلسله از آن علت خارجی صادر شده باشد، پس اگر آن چیز درسلسله علت فاعلی داشته باشد لازم آید که یک چیز از دو علت صادر شود، واین محال است.

پس باقی ماند اینکه آن علّت خارجی علّت یکی از آن سلسله باشد ـکه آن یکیرا درسلسله علّتی نبود، پس سرانجام سلسلهٔ علّی ومعلولی بعلّت خارجی رسد، و پایان پذیرد، پس آن علّت قطعاً کنارگین باشد.

همانا شارح گفته است که این گفتار پیرامون پیداکردن تألیف مقدّمه هاست ـ
برای بدست آوردن مطلوب ـ کـه هستی واجب الوجود است ، و با این گفتار
برهانی که شیخ تقریر آنرا خواسته بود بیایان می رسد .

وبراین سخن ایراد میشود که اگر مراد این بود هراینه گفته شیخ: اشارت مرعلت جملهای که جز آحاد آن جمله باشد الخ بنابرین تفسیر سخنی بیگانهاست که میان مطلوب ـ و مقدّمات آن جدائی انداخته ، و حق اینست که چون شیخ

۱ ـ سن می گویم شارح اینجا در تفسیر خود مجرد هستی واجب را سطلوب قرار بعد در صفحهٔ بعد

در آغاز فصلها هستی واجب را از آنرو که علّتی بیرون از سلسله ممکنات است ثابت کرد ، ازین جهت برای او در فصلهای دیگر احکامی یاد کرد ، از آنجمله اینکه او علّت هریک از آحاد سلسلهاست ، واز جمله اینکه او کنارگین هرسلسله ایست ، ـ تا پیداشود که سلسلهای که بی پایان فرض شده بواجب الوجود می رسد ـ و پایان می پذیرد .

و امام گفت : دراینجا مقام دیگری باقی ماندهاست و آن تباه کردن دور است ، و شارح پاسخداد بگفتهٔ خود بدان که دور الخ واین پیداست . بپایان رسید گفتار محاکم .

بقية حاشيه از صفحة قبل

نداده است ، بلکه مطلوب را «بودن واجب تعالی پایان هر سلسلهای » قرار داده است ، چنانکه این سطلب را سوافق گفتهٔ شیخ در آخر آشکارا گفته است ، آنجا که گوید : پس خواستهٔ ماست . و درین صورت شکی نیست که این دو فصل در ثابت کردن مطلوب خواستهٔ ماست . و درین صورت شکی نیست که این دو فصل در ثابت کردن مطلوب دخالت دارد ، واما فصل پیشین این دوفصل ، وآن سخن شیخ است که هرعلت جملهای که جز چیزی از آحاد آن باشد الخ پس پیدا کردن اینکه هرسلسلهٔ متر تب از علتها و معلولها - که در آن سلسله علت غیر معلول نباشد واجب (الوجود) کنارگین آن سلسله است ، بدان نیاز منداست ؛ زیرا که هرگاه نیاز مندی سلسله بعلتی که از آن سلسله بیرون باشد ثابت شد . و در آن فصل ثابت شد که علتی که بیرون سلسله باشد علت هر یک از آحاد سلسله است ، بناچار لازم آید که آن علت بیرونی کنارگین آن سلسلهٔ باشد ؛ و درینصورت میان مطلوب ـ و مقدمات آن جدائی لازم نمی آید ، و بنا بر آنچه که صاحب درینصورت میان مطلوب ـ و مقدمات آن جدائی لازم نمی آید ، و بنا بر آنچه که صاحب محاکمات از سخن شارح دریافته و پنداشته که مطلوب هستی واجب است ، دوفصل پسین محاکمات از سخن شارح دریافته و پنداشته که مطلوب هستی واجب است ، دوفصل پسین با توجیه او مستدرك می شود . فتامل . (باغنوی) .

نگارنده گوید: بپایان رسید برهان اشارات ، و گفتـار شارحان ـ و محسّیان دربارهٔ آن برهان ؛ و دانسته شدکه شیخ دراین برهان ، از برهان وسط و طرف ارسطو الهام گرفته ، ولی چون آنرا ناتمام یافته ، و دریافته که برآن اشکال وارد است ازینرو برهانرا بصورتی درآورده که تمام و بی اشکال است .

بااین برهان نخست واجب الوجود ثابت میشود سپس بطلان تسلسل

و نیز چون برهان شف ، و برهان اشارات ، هردو با هم انبازند ـ دراینکه بیک نگرش هردو برهان اثبات واجب است ، و بنظـر دیگر هردو برهان ابطـال تسلسل است ، زیرا : در برهان وسط وطرف ـ پساز یادکردن خاصیت وسط و طرف ، هرگاه بآنجا رسیدیم ـ که گفتیم سلسلهٔ

بی پایان که مافوق معلول پسین است همه در حکم وسط هستند ، و وسط ، طرف میخواهد ؛ بناچار لازم می آید طرفی وجود داشته باشد که علّت بود ومعلول نبود ، پس تا همینجا وجود علّتی ـ کـه معلول نباشد ثابت می شود ، خواه آن علّت از مجموع آحاد سلسله بیرون باشد ، و سلسله بی پایان بود ، یا بیرون نباشد ، و چون سلسله بدو رسد بپایان رسیده باشد .

و همچنین در برهان اشارات هم که این سلسلهٔ بی پایان مفروض همه ممکنات اند ، و درحـد استواء اند پس بناچار علتی لازم است واجب الوجودکه آن ممکنات را ازحد استواء بیرون آرد ، تا همینجا واجب الوجود ثابت می شود ، و اثبات واجب بتباهی یا عدم تباهی تسلسل منوط نیست .

پس کسانی مانند سیّد احمد که از این دید این دو برهانرا نگریسته اند گویند: این دوبرهان هر دو برهان اثبات و اجب الوجود است، و درست گفته اند، ـ زیرا بهمین مقدار و اجب الوجود ثابت می شود، ـ خواه تسلسل درست باشد یا نادرست؛ برخی دیگر مانند شیخ در اشارات پساز آنکه و اجب الوجود ثابت شد نگریسته اند باینکه این سلسلهٔ بی پایان چگونه بو اجب الوجود اثبات شده می پیوندد ، و چگونه و اجب الوجود در آن مؤثر می شود ، بدیهی است چه بگوئیم مافوق معلول پسین ، میانگین و نیاز منداست بکنارگین یعنی بطرفی که علّت باشد و معلول نبود ، چنانکه در برهان شفا گفت . یا بگوئیم سلسلهٔ بی پایان همه ممکنات و در حد استواء و نیاز مند بعلتی و اجب الوجود است که آن ممکنها را از حد استواء بیرون آرد ، و و و اجب و موجود کند ـ چنانکه در اشارات گفت .

در هردو حال بناچار این سلسلهٔ ممکنات ، میباید بعلت واجب الوجود پیوندد ؛ پیوستن سلسله بواجب الوجود جز این راهی ندارد ـ که یکسی از آحاد سلسله معلول واجب الوجود باشد ، و چون هریک از آحاد سلسله معلول مافوق خود است ، و اگر معلول آن علّت مطلقهٔ بیرون از ممکنات (یا آن کنارگین که واجب الوجود است) باشد لازم آید ـ که دو علّت مستقل بریک معلول گرد آمده باشند ، و گرد آمدن دو علّت مستقل بریک معلول محال است ؛ بناچار آن یک معلول ، معلول ، معلول وطرف آن یک معلول ، معلول محال است ؛ بناچار علّت مطلقه و کنارگین خواندیم ، و در دلیل اشارات او را بنام واجب الوجود یاد کردیم ، که مسلسله ممکنات را از حد استواء بیرون آورده ؛ بنابراین سلسله ممکنات چون باو می پیوندد بیایان رسیده و تسلسل تباه می شود . ازینرو برخی که ببرهان شفا و برهان اشارات نگریسته اند در بارهٔ هردو گفته اند برهان تباهی تسلسل است . چنانکه صدرالدین شیرازی ـ و م الاجلال دوانی درباره و برهان شفا گفته بودند .

شیخ در شفا و امام چنانکه گفتار اورا درشرح سخن شیخ آوردیم یکبار می گویند این برهان برهان نابودی تسلسل است ، بار دیگر گویند برهان اثبات

واجب ، و هردو سخن راستاست .

نامتناهی بودن ممکنات محال است گرچه علّت مطلقه درخارج سلسله باشد

اگر گفته شود ـ که وجود واجب با نامتناهی بودن سلسلهٔ بی پایان علت و معلولهای ممکن منافات ندارد ، ـ چنانکه سیّد احمد محشّی شفا فرض کرده بود ، که علّت واجب الوجود از سلسلهٔ بی پایان ممکنات بیرون بود ، و مجموع مافوق معلول پسین یعنی آن سلسلهٔ بی پایان که هریک هم

علّتاست و هم معلول مانند یک میانگین معلول واجبالوجود باشد ـ که درون آنمجموع نیست ، بلکه از سلسلهٔ بی پایان بیرون است ؟

گوئیم این فرض محشی شفا درصورتی ممکن بود درست باشد که مجموع سلسلهٔ نامتناهی مافوق معلول پسین ، شرط ـ یا آلت هستی معلول پسین می بود ، و مجموع آحاد بی پایانی که فوق آن یکی است که او فوق معلول پسین است ، شرط یا آلت هستی آن باشد ـ که فوق معلول پسین است ، پس همچنین و بهمین ترتیب .

هریک از آحاد این سلسلهٔ بیپایان معلول همان علّت واجب الوجود باشد که بیرون از سلسلهٔ ممکنات است ؛ ولی مجموع آحاد بیپایان که فوق اوست شرط وجود او باشند ، و این شرطهای بیپایان لازم هم نیست که ترتبّ داشته باشند .

ولی این فرض نه در برهان شف درست است ، ونه در برهان اشارات ، زیرا در آن دو برهان فرض اینست که معلولی باشد ، و او را علتی فاعلی بود ، وهمچنین علّت اورا علّت مستقل فاعلی باشد ، وهکذا علّت علّت علّت اورا ـ تا بی نهایت ، و بنابراین ، این سلسله همه علّت و معلول و مترتب هستند بترتب علّت و معلولی ـ و بناچار اگر این سلسله بخواهد بعلّت واجب الوجود برسد

می باید لااقل آن واجب الوجود علّتِ فاعلی یکی از آحاد آن سلسله باشد ، و چون علّت یکیاز آحاد سلسله بود سلسله همانجا پایان پذیرد، و گرنه چون هریک از آحاد سلسله معلول مافوق خوداست ، و مافوق او علّت فاعلی اوست ، لازم آید گرد آمدن دو علّت مستقل بریک معلول ، و این محال است .

شبهه ٔ مشهور از مبدعات شیخاست

وپوشیده نباشد که گرچه ظاهرعبارتشفا اینست کهدرسلسلهٔ بی پایان هریک از آحاد ، معلول علت مافوق خود باشد ، و این فرض با شبههٔ مشهور که می گفت : هریک معلول مجموع مافوق خود است ، تفاوت داشت ، ولی اگر بسخن

شیخ نیک بنگریم شبهه مشهور هم ازسخن خود شیخ پیدا می شود، چه اوگفت: هرجملهای را که بگیری شرط وجود معلول پسین است ، و جمله و هستیش بآحاد بستگی دارد ، و چیزی که هستیش بآحاد بستگی دارد معلول است ، الا اینکه این جمله شرط هستی معلول پسین ـ و علت اوست ، و این سخن همان شبهه مشهور است ولی شیخ باینکه این سلسله بی پایان میانگین است آنرا باطل کرد . وما این پاسخ اورا درست ندانستیم و شبهه را براه دیگر رفع کردیم .

غزالی در تهافت الفلاسفه ادر مقام ردّ برهان اثبات واجبِ شیخ گوید :

اگر گفته شود که برهان قاطع بر محال بودن علّتهای -------ی پایان ، اینست ـ که گفته شود : اعتراض غزالی بر برهان اثباث واجب شیخ

هریک از آحاد علّتها یا بذات خود ممکن است ـ یا واجب . اگر واجب باشد نیازمند بعلّت نبود ، و اگـر ممکن باشد ـ پس همـه بامکان موصوف اند ،

١ ـ تهافت الفلاسفه ـ چاپ مصر ، ١٣٤٧، ص١٤٣ ـ ١٤٤ .

و هرممکنی بعلّتی زائد برذات خـود نیازمنداست ، پس همکمی بعلّتی خارج از خود نیازمنداند .

ما گوئیم لفظ : ممکن ـ و واجب لفظی مبهم است ، مگر اینکه مراد از واجب آن باشد کـه هستی او را علّتی نیست ـ و مراد از ممکن آنکه هستی او علّتی دارد ـ بیرون از ذانش ، پس اگر مراد این باشد ـ برگردیم ـ وگوئیم :

هریک ممکناست ، یعنی علّتی دارد \_ جز ذات خود ، وکلّ ممکن نیست ، یعنی علّتی ندارد که از ذات او بیرون باشد ، و اگر مراد از ممکن جز اینست که ما خواستیم پس آن نامفهوماست .

گوثیم: اگر مراد شما از واجب ـ و ممکن آنست ـ که ما یاد کردیم، پس این خود خواستهٔ ماست، و ما باور نداریم که محال است؛ و این چنانست که گوثید: محال است که قدیم متقوّم شود بچیزهای حادث، و زمان بنزدشان قدیم است، و یکایک دوره ها حادث است، و هردوره آغازی دارد، و مجموع آغازی ندارد، پس قوام پیدا کرد چیزی که آغاز ندارد بچیزهائی که دارای آغازند، و صدق کرد دارندگان آغاز برآحاد، درحالتی که برمجموع صدق نمی کند ـ که دارای آغاز است.

و همچنین برهریک صدق میکند که علّت دارد ، و برمجموع صدق نمیکند ـ که علّت دارد .

و چنین نیست که هرچه برآحاد صدق کند ، لازم باشدکه برمجموع هم صدق کند ؛ زیرا برهریک صدق میکند ـ که یکی است ـ و بعض است ـ و

پارهایست ـ و اینها برمجموع صدق نمیکند ، و هرجای زمین را که ما معین کنیم آنجا در روز بخورشید روشن شده ـ و در شب تاریک شده ، و هریک نو پیدا شده ـ پس از آنکه نبوده ، یعنی آغازی دارد ، و مجموع بنزدشان آغازی ندارد . پس روشن شد ـ که کسی که حوادثی را تجویز میکند ـ که آغاز ندارند ـ پس روشن شد ـ که کسی که حوادثی را تجویز میکند ـ که آغاز ندارند ـ و آن صور تهای آخشیجهای چهار گانهای اند ـ که پیوسته در تغییراند ، او نمی تواند علتهای بی پایان را انکار کند . و از این گفتار بدست می آید که بسبب این اشکال فلاسفه) راهی باثبات مبدء نخستین ندارند ، و فرق گذاردنشان دلیل ندارد .

بپایان رسید اعتراض غزالی ، و این اعتراض چنان سست و مغالطی است که خواجه زاده (متوفقی بسال ۸۹۳) که خود بمقام رد نوشتن برفلاسفه برآمده این اعتراض را نیسندیده ـ وبرآن ایراد کرده، و در تهافت الفلاسفه اخودگوید:

ايراد خواجه زاده

برگفتار غزالي

«همهٔ این سخن زیادی و بیهودهاست ، زیرا مراد از ممکن آنستکه علتی دارد ـ غیر از خودش ، و مراد از واجب آنستکه علتی ندارد ـ خواه آن علت داخل او باشد ، و

خواه خارج ؛ پسکل ممکناست ، زیرا بعلتی نیازمنید است ـ که آن علت پاره های او هستند ، و تقوم ممکن بواجب باین معنی معقول نیست ، و تشبیه کردن تقویم واجب بممکن ، ـ بتقوم قدیم بحادث ، تشبیهی نیکوست ، ولی نسبت دادن تجویز این مشبه بفلاسفه درنهایت زشتی است .

سخن او که دوره ها حادث اند\_ و دارای اوّل اند ، ولی مجموع بنزدشان آغازی ندارد ، پس لازم آیدکه تقوّم پیدا کند چیزی که اوّل ندارد بچیزهائی که آغاز دارند ، سخن قابل توجّهی نیست .

١ ـ تهافت الفلاسفة خواجه زاده ـ چاپ مصر ، ١٣٢١ ، ص٨٤ - ٨٥ .

زیرا هیچکس نگفتهاست که مجموع دوره ها قدیماست ، و چگونه شخص خردمند روا می دارد ـ که بگوید مجموعی که یکی از پاره های آن امروز پیدا شده قدیماست ، و آغاز ندارد ، چه حقیقت پیدا کردن مجموع ، بستهاست بحقیقت پیدا کردن همه پاره های آن ، پس پیش از محقیق شدن ِ بعض ِ پاره های همه ، همه حقیقت پیدا نمی کند ، پس چگونه قدیم باشد .

بلکه واقع سخنشان اینست که نوع جنبش قدیماست ، و افرادآن حادث، باین معنی که پیش از هردوره دوره ایست ـ تابی نهایت، ونوع جنبش محفوظ است بتعاقب جزئیاتی ـکه آن جزئیها بی کران اند ، پس این کجا ، و قدیم بودن جمیع باحدوث بعض پاره های آن کجا ؟

و چیزی که بر هرپاره ای صدق می کند گرچه لازم نیست که برکل صدق کند ، الا اینکه لازم نیست که چیزی که بر هریک صدق می کند ، رکل صدق نکند ، زیرا کل ـ و جزء ، در برخی احکام باهم انبازند .

و قدم از چیزهائیست که از ثبوت آن برای کل"، ثبوت آن برای هرجزء لازم می آید .

و حدوث از چیزهائیست که ثبوت آن برای جزء مقتضی ِ ثبوت آن برای مجموع است ، و این چیزیست ضروری ، ـ که جای منازعه ـ و اختلاف نیست .» بپایان رسید سخن خواجه زاده .

ابن رشد در تهافت التهافت <sup>۱</sup> گوید : این برهان که غزالی گفتار ابن رشد ازفلاسفه حکایت کرده نخستین کسی که آنرا درفلسفه آورده در رد خزالی ابن سیناست . وی گمان برده که این راهیاست بهتر ازراه

پیشینیان ، چه این برهان از گوهر موجود گرفته شده ، و راههای قوم ازراههائی ـ

۱ ـ تهافت التهافت ، چاپ بيروت ، ١٩٣٠ ، ص٢٧٦ - ٢٨٠ .

که تابع مبدءِ نخستین است ، و این بر هانرا ابن سینا از متکلمان گرفته ، زیرا : متکلمان گویند خود دانسته است ـ که موجود بخش می شود بممکن و ضروری .

و گفتند واجباست که ممکن فاعلی داشته باشد ، و چون جهان سراسر ممکناست ، پس واجباست که فاعلی واجب الوجود داشته باشد . این اعتقاد معتزلیهاست پیشاز اشعریها ، و این سخن درستاست ، ـ جز اینکه گفتند سراسر عالم ممکناست ، ـ که این سخن شناخته نیست .

ابن سینا خواست این قضیه را تعمیم ـ بدهد وممکن را بمعنی «چیزی که علّت دارد» بکار برد، چنانکه ابوحامد یادکرد، و هرگاه دراین تسمیه اومسامحه شود، تقسیم بآنچه خواست اوست منتهی نشود، زیرا:

اولاً : قسمت کردن موجود بچیزی که علّت دارد ـ و چیزی که علّت ندارد معروف نیست ، و چیزی که علّت دارد بخش می شود بممکن و ضروری .

پساگر مراد ازممکن ممکنحقیقی باشدـ ومراد ازضروری ممکنضروری، تقسیم شامل آن ضروری که علّت ندارد نمیشود .

واگر مقصود از ممکن آن باشد که علّت دارد ـ و ضروری است ، نتیجه این می شود که آنکه علّت دارد علّت دارد ، و ممکن است فرض شود که آن علّت هم علّت دارد ، و همچنین برود بی پایان ، و بموجودی نرسد که علّت ندارد \_ و اورا واجب الوجود خوانند . مگر اینکه مراد از ممکن در برابر آنکه علّت ندارد ممکن حقیقی باشد ، چه این ممکنات اند که محال است علّنهای آنها بی نهایت باشد .

وامیّا اگر مقصود از ممکن آن باشد که ضروریاست ، وعلّت دارد ، پس هنوز پیدا نشدهاست-کهتسلسل دراین هم مانند تسلسل درموجوداتی-که ممکن حقیقی اند محال است ، و هنوز روشن نمی باشد که اینجا ضروری نیازمند بعلت است ، پس ازین فرض لازم آید که بآن ضروری منتهی شود که بی علت ضروری است؛ مگر اینکه پیدا شود که حال جملهای که ازعلت ومعلول ضروری فراهم آمده مانند حال جمله ممکن (حقیقی) است .

اعتراض نگارنده بر غزالی و ابن رشد و خواجه زاده

نگارنده گوید: غزالی و ابن رشد و خواجه زاده هرسه از سخنانشان که نقل کردیم دانسته شد که درنیافتهاند که شیخ پیش از اقامهٔ برهان، معنی واجب و ممکن را پیدا کرده است، ازینرو لفظ ممکن و واجب را غزالی مبهم

شمرده ، ممکنرا بمعنی چیزی که علّت دارد گرفته ، و واجبرا بمعنی چیزی که علّت ندارد . و ابن رشد ـ و خواجه زاده نیز وی را پیروی کرده اند ، درصورتی که این معنی که آنها گفتند هیچیک از معنیهای ممکن نیست ، و شیخ معنی امکان ذاتی و وجوب را در آغاز سخنش که آوردیم روشن کرد ، و گفت که مراد از وجوب اقتضای هستی است ، و مراد از امکان عدم اقتضای هستی و نیستی ، که الممم کین مین قبل ذاتیم لیسس ومین علّتیم آیس ، و اینکه گویند : الممم کین مین عدم علم علت خود چیزی نیست ـ علّت عدم ، عدم علم علّت اینس ، و اینکه گویند : تا علّت چیزی باشد . بلکه معنی آن اینست که چون علّت هستی ممکن موجود نبوده ، آن ممکن موجود نشده است .

پس علّت داشتن لازم وجود ممکن است، نه لازم ذات ممکن . پس تفسیر ممکن بچیزی که علّت دارد، و تفسیر کردن واجب بآن که علّت ندارد، درست نیست.

اعتراض نخستین و نیز : اگر ممکن آنستکه علّت دارد ، و واجب آنکه علّت ندارد پس : اگر مقصود از علّت علت خارجاست لازم میآید سلسلهٔ نامتناهی ِ از ممکن ، ممکنات ـ که مجموع ِ ماقبل ِ معلول اخیر ، علّت ِ آنست واجب باشد ـ نه ممکن ، واین خلاف فرضاست ، و هیچکس چنین سخنی نگفتهاست .

واگر مقصود از علّت اعم ّاست ازعلّت خارج ـ و داخل ، لازم می آید که اگر ممکن فرضاً بأولویت ذاتیّه موجود شود ، واجب باشد ـ نه ممکن .

# 

اگر معنی ممکن آنست که علّت و سبب دارد ، پس ممکن پیشاز موجود شدن ، یا واجباست ـ پیشاز موجود شدن ، یا واجباست ـ یا ممتنع ، واجب نیست ، زیرا که موجود نیست ، پس ممتنع است ، و هنگامی که موجود شد لازم آید که ممتنع نباشد ، ـ و این خلاف فرض ـ و محال است .

پس درگفتار شیخ ، موجود بچیزی ـ که علّت دارد ، و چیزی که علّت ندارد بخش نشده ؛ بلکه تقسیم شده است بآنکه ذات او مقتضی و جود اوست، و در هستی خویش از غیر بی نیاز است ، و آنکه ذاتش نه مقتضی هستی است ـ و نه مقتضی نیستی ؛ و ممکن ِ ضروری هم ذاتش بهمین معنی ممکن است .

بنا براین در برهان اشارات نه ببخش کردن واجب بواجب بخود و واجب بغیر نیازی است ، و نه ببخش کردن ممکن ممکن حقیقی و ممکن ضروری . چه :

هرگاه مراد از ممکن ممکن بامکان ِ ذاتی باشد که گفتیم ، (برخلاف ِ پندارِ ابن رشد) تقسیم همهٔ موجودات را فرا میگیرد ، و در آوردن ِ برهان بتفاصیل ـ و تقسیمهای ابن رشد نیازی نیست ، و از بحثهای پیشین ما آشکار شدهاست ـ که تسلسل در علتهای ممکن محال است ، و حال ِ جملهٔ ممکن ِ حقیقی (یعنی حادث)

و جمله ممکن ضروری ازاین جهت یکسانست .

امّا در پاسخ این سخن ابن رشد که گوید: این تقسیم شناخته نیست ، گوئیم: از زمان ِ شیخ تاکنون تقسیمی که شناخته است همین تقسیم شیخ است که از اشارات آوردیم ، و تقسیم ارسطو که ابن رشد آورده ـ باوجود اصرار ابن رشد ـ تا امروز کسی آنرا نپذیرفته ـ تا آنجا که متروك ـ و فراموش شده است .

و نیز ابن رشد در تهافت التهافت کوید:

از فرض سببهای ممکن بی پایان ، وضع ممکنی لازم میآید ـ که فاعل (یعنی علّت فاعلی) نداشته باشد ، ولی از فرض ایراد ابن رشد بر شیخ

چیزهای ضروری که علتهای بی پایان دارند، لازم می آید چیزی که فرض شده بود که علت دارد ، علت نداشته باشد . واین سخن درست است ، جزاینکه محالی که از سببهائی ـ که این صفت دارند لازم می آید ، غیراز محالی است ـ که از سببهای ممکن لازم می آمد .

ازینرو اگر کسی بخواهد این سخن را که ابن سینا گفتهاست بصورت برهان در آورد ، اگر چنین گوید :

«موجودات ممکنه باید علّتهائی داشته باشند که برآنها مقدّم باشد ، پس اگرآن علّتها ممکن باشد لازم آید که علّتهائی داشته باشند ، و برود (سلسلهٔ علّتها) بی پایان ، و هرگاه سلسلهٔ علّتها بپایان نرسد آنجا علّتی نخواهد بود ، و لازم آید که ممکن بی وجود علّت موجود بود ، و این محال است ؛ پس چاره نبود از اینکه سلسله بعلّتی ضروری منتهی شود ، و هرگاه بعلّتی ضروری رسید ، از دو حال بیرون نیست :

١ ـ تهافت التهافت ابن رشد ، چاپ بيروت ، ١٩٣٠ ، ص٢٧٨ - ٢٧٩ .

یا آن علّت ضروری بسبی ضروریست .

یا بی سبب ، (بذات خود) ضروریست .

اگر بسبی ضروری باشد از آن سبب پرسش می شود ، پس یاسببها کشیده می شوند تا بی نهایت ، (درینصورت) لازم آید چیزی که فرض شده بود بسبب موجود باشد ، و این (خلاف فرض و) محال است ؛ پس بناچار سلسله بسبی می رسد که ضروری ـ و بی سبب یعنی بخود موجود باشد . و آن بضرورت و اجب الوجود است .

پس باینگونه تفصیل برهان درست خواهد بود .

امًا اگر بآن صورت درآید که ابن سینا آورده بود ، درست نیست بچند وجه :

یکی اینکه (لفظ) ممکن که او استعمال کرده ، اسمی مشترلئاست ، واوّلاً قسمت موجود (درگفتهٔ او) بچیزی که ممکن است ، و آنکه ممکن نیست درست نیست ، یعنی این تقسیم تقسیمی است ـ که موجود بما هو موجود را فرا نمی گیرد .

نگارنده گوید: قول ابن رشد: «سببها کشیده می شوند تا بینهایت و درین صورت لازم آید چیزی که بسبب موجودست ی سبب موجود باشد » درست نیست ، زیرا درینصورت

پاسخ نگارنده بابن رشد

علّت ِ معلول اخیر مجموع ماقبل معلول اخیراست ، و چون با وجود معلول اخیر سلسله تمام می شود ، پس همان مجموع ماقبل ِ معلـول اخیر علّت سلسله بی پایان باشد ، و شبهه مشهوره بتفصیلی که گذشت برین دلیل وارد آید .

وامّا اینکه لفظ ممکن مشتركاست ، درصورتی جای ایراد بودکه شیخ معنی ممکن را بیان نمی کرد ، وگفتیم که او معنی آنرا روشن کرده ، و تقسیم او چنانکه گفتیم موجود بما هو موجود را فرا میگیرد .

ونیز در کتاب سابق الد کر گوید : ایراد دیگرابن رشد «آیا راهی که ابن سینا در واجب الوجود ـ و ممکن الوجود پیموده بنفی مرکّب قدیم منتهی میشود؟ نه بنفی مرکّب قدیم منتهی نمیشود ، زیرا هرگاه فرض کنیم که ممکن (یعنی حادث) بعلتی ضروری میرسد ، و علت ضروری از دو شق بیرون نیست : یا علّت دارد ، یا علّت ندارد .

اگر علّت داشته باشد منتهی میشود بعلّتی ضروری که اورا علّتی نبود، پس چون تسلسل ممتنع است همانا این سخن میرسد بوجودی ضروری که علت فاعلى نداشته باشد، ـ نه بموجودي كه اصلاً علّت ندارد، زيرا ممكن است كه علّت صوری یا مادّی داشته باشد، مگر اینکه گفته شود که هرچه دارای مادّه و صورتاست ، و بالجمله هر مركتى واجباست ـ كه فاعلى داشته باشد بيرون از خود او ، واین مطلب نیازمند ببیاناست، واین راه پیدا کردن واجب الوجود ـ متضمّن آن بیان نیست ، بعلاوه ما یادکردیمکه اینراه مختل ّاست» بپایان رسید سخن ابن رشد.

> پاسخ نگارنده بایراد ابن رشد بر شیخ

نگارنده گوید : «امّا گفته ابن رشد ـ که بنفی مركّب قديم منتهي نمي شود» .

اگرمقصود مركب از اجزاء خارجية است، پس سيهر بگفته أ فلاسفه از مایه و صورت مرکتباست ، و قدیماست .

واگر مقصود اعم ّ است از آنکه از اجزاء خارجیّه مرکّباست ، و آنکه ازاجزاء تحليليَّه عقلي مركتباست، پسعقول هم ازوجود. وماهيَّت مركتباند.

١ \_ تهافت التهافت ، ص١٢ - ٢١٤ .

وقدیم زمانی هستند . پس نباید دلیل بنفی ِ مرکتب قدیم منتهی شود .

امًا درباره ٔ اینکه گوید این راه متضمّن آن بیان نیست .

گوئیم: اوّلاً مرکتب باجزاء خود نیاز منداست ، پس ذاتاً ممکن است ، و نیز اجزاء مرکتب باجزاء خود نیاز منداست ، پس ذاتاً ممکن است، و نیز اجزاء مرکتب حقیقی که مایه ـ و صورت باشد هریک العلّهٔ اوست ، و صورت در تشکیّل و عوارض مشخصهٔ خود نیاز مند بمایه است .

وامًّا عدم اختلال ـ و درستیگفتار شیخ از آنچه گذشت پیدا شدهاست .

شیخ در اشارات ـ پساز برهان اثبات واجب ، مرکّب نبودن اورا از اجزاء خارجیّه، واز اجزاء تحلیلیّهٔ عقلی، ویگانگی اورا از راه خود اوکه وجود خاصّش باشد پیدا کرده ، ـ سپس سخنی گفته که حاصلش اینست :

نیک بنگر که چگونه گفتار ما در اثبات مبده نخستین، ویکانگی وی و بیزاری وی ازعیبها، بتأمیل چیزی جز خود وجود نیازمند نبود، وچگونه محتاج نشدیم بنگریستن آفریده و وفعل او ، گرچه آن نیز راهی بود که در آیه کریمه سننریهیم آیاتینا فی آلآفاق و فی آنفهٔ سیهیم حتی یت بیس آن که م آنه آلحی گذان اشاره شده .

ولی هرگاه با نگریستن بوجود ـ و اینکه او واجب است یا ممکن ، باثبات واجب برسیم ، سپس باندیشه کردن در خواص وجوب ، و امکان ، بصفاتش پے بریم ، واز راه صفات بچگونگی صدور افعالش یکی پساز دیگری استدلال کنیم ، این باب استوار تر ـ وشریفترست ؛ زیرا برهان اطمینان بخش ، راه بردن از علّت بمعلول است ، ـ چه این راه صدیقانست ـ که هستی وی را گواه گیرند برهستی چیزهای دیگر که خود فرمود : اولم میکش یکش بیربیگ أنه علی کل شیء شهید ".

ونیز در **تهافت الفلاسفه** گوید :

«نخستین وجه از چند وجهی که ایراد می کنیم اینست که گوثیم: شما ادّعاکردید\_که یکی ازمعانی کثرت درمعلول ِ نخستین اینست ـ که او ممکن الوجود است .

ایراد غز ّالی برتقسیم موجود بواجب و ممکن

پسگوئیم: ممکن الوجود بودن خود وجود اوست یاغیر وجود او ، اگر خود وجود او باشد پس خود وجود او باشد پس ازو کثرت پیدا نمی شود ، و اگر غیر وجود او باشد پس چرا در مبدء نخستین نگفتید ـ که کثرت است ؛ زیرا مبدء نخستین نیز هم موجود است ـ و هم واجب الوجود ، پس وجوب وجود جز خود وجود است ، پس باید بسب این کثرت صدور چیزهای مختلف از او روا باشد .

اگرگفته شود : معنی وجوب وجود جز وجود نیست .

گوئيم : معنى ِ امكان وجود هم جز وجود نيست .

گوئیم : واجب الوجود هم ممکن است وجود او دانسته شود ، و وجوب او دانسته نشود ، مگر بدلیلی دیگر ، پس باید وجود او جز خود او باشد .

و بالجمله وجود چیزی عام است ، قسمت می شود ـ بواجب و ممکن ؛ پساگر فصل ِ یکی از دوقسم زائد برعام " باشد ـ همچنین است فصل ِ قسم ِ دیگر، و فرقی نیست .

اگر گفته شود: امکان ِ وجود ِ ممکن از خود اوست ، و وجود او از غیرست ، پس چگونه چیزی ـ که از ذات ِ اوست ـ با چیزی ـ که از غیرست یکی باشد ؟

گوئیم : چگونه وجوب وجود عین وجود میباشد درحالتیکه ممکناست و جوب وجوب نفی شود ، و وجود ثابت شود ؟

و آنکه از هرجهت و احد ـ وحق است آنست که اصلا گنجایش نفی ـ و اثبات ندارد ؛ ـ زیرا ممکن نیست گفته شود ـ که او موجوداست وموجود نیست ، یا واجب الوجود است ـ و واجب الوجود نیست ؛ و ممکن است گفته شود که موجوداست ـ و واجب الوجود نیست ، چنانکه ممکن است گفته شود : موجوداست و ممکن الوجود نیست ، و تنها و حدت بهمین شناخته می شود ، پس تقدیر این در اوّل (تعالی) مستقیم نیست ، ـ اگر آنچه گفته اند ، که امکان وجود جز وجود ممکن است درست باشد » بهایان رسید گفتار غزالی در تهافت الفلاسفه ا .

پس اینکه غزالی گوید: «وجوب وجود نفی شود ـ و وجود اثبات شود» درست نیست ؛ زیرا وجود واجب عین وجوب است ، چه وجوب عبارت از شدّت و تأکّد وجود است ، و با وجودهای ممکن اختلاف دارد ، و اثبات این وجود با نفی وجوب ـ چنانست که یک چیز را هم نفی ـ و هم اثبات کنند ،

زائد برماهيت اند .

<sup>1</sup> ـ نكاه كنيد بتهافت الفلاسفه ، چاپ دوم سصر : ١٣٦٦ ص١٣٣- ١٣٣٠ .

برخلافِ وجود مطلق ـ که اثبات آن با نفی وجوب سازگار است که برخی مصداقهای آن ممکناست ، و بعضی واجب .

شیخ در الهیات کتاب الشفا در فصل دوم ، پساز آنکه موضوع علم اللهی بمعنی اعم را یاد کرده ، گفته است : که موضوع این علم موجود است از آنروکه موجود است ، و مسائل آن عبارت است از عوارض ذاتیه موجود ، یعنی چیزهائی که پیش از آنکه موجود تخصص تعلیمی ـ یاطبیعی پیداکند عارض او می شوند ، گوید :

«برخی ازین چیز ها ـ که عارض موجود میشود از آنروکه موجوداست، ممانند عوارض خاصّه است٬ همچون : واحد ـ وکثیر، و قوّه ـ و فعل، و

۲ - مقصود اینست : همچنانکه فصلها - و نوعها از عوارض ذاتی اجناس هستند، و مثلاً جسم - و قابلیت بعدهای سه گانه از عوارض ذاتی جوهراست - یعنی عارض ذات جوهر می شوند ؛ وهمچنین نامی ازعوارض ذاتیهٔ جسماست ، وحساس - وستحرك باراده ، از عوارض ذاتی جسم نامی است ؛ و ناطق - و خائر - و ناهق - و صاهل ، وهمچنین انواع انسان - و گاو - الاغ - و اسب ، از عوارض ذاتی حیوان هستند ؛ پس علت - ومعلول - و واحد - و کثیر - و جزئی - و کلی - و واجب - وسمکن - ومقولات ده گانه مانند عوارض موجود اند - از آنرو که موجود است ، یعنی پیش از آنکه موجود بچیزی متخصص شود ، عارض او می شوند .

وهمچنانکه جسم نامی ـ یاحساس ومتحرك باراده ، از عوارض ذاتی جوهر نیست ، زیرا تا آنگاه که جوهر بجسمیت متخصص نشده ، بنمو یا جسم نامی متخصص نمی شود ؛ وتاهنگامی که بجسمیت ـ ونمو متخصص نشده بفصل حساس ـ ومتحرك باراده متخصص نده باشد تا بشود بآنها نمی شود ، پس چیزهائی که موجود باید قبلا بچیزی متخصص شده باشد تا بشود بآنها بغیش و در صفحه بعد

۱ - چاپ تهران ، ۱۳۰۳ ، ص۱۷ .

کلّی ّــ و جزئیّ ، و ممکن ــ و واجب ، چه موجود در پذیرفتن ِ این عرضها ــ و استعداد برای آنها بتخصّص تعلیمی ــ یا طبیعی ــ یا خلقی نیاز ندارد .

<u>گویندهای را رسد ـ که گوید :</u> هرگاه موجود موضوع این دانش است ، روا نیست ـ که مبادی موجودات درین دانش اثبات شود ، ـ زیرا درهر دانشی از لواحق موضوع آن گفتگو میشود ـ نه از مبادی موضوع آن .

پاسخش اینست ـ که بحث در مبادی هم بحث از لواحق ِ این موضوع است ، ـ زیرا مبدء بودن نه مقوم ِ موجود است ـ و نه ممتنع است که موجود مبدء باشد ، بلکه مبدء بودن نسبت بطبیعت ِ موجود چیزیست عارض ـ و از لواحق ِ خاص او .

زیرا هیچ چیز از موجود عامّتر نیست تا مبدئیت از عوارض اوّلی ِ غیرِ موجود باشد .

و نیز موجود نیاز ندارد\_که طبیعی ـ یا تعلیمی ـ یا چیز دیگــر شود ، ـ تا مبدء بودن عارض او گردد .

و نیز مبدء مبدء همه موجودات نیست ، چه اگر مبدء همه موجودات باشد لازم آید که مبدء خود هم باشد ، بلکه همه موجود مبدء ندارد ، و جزاین نیست که مبدء مبدء مبدء موجود است ، پس مبدء مبدء بعض موجود است . پس این علم از مبادی مطلق موجود گفتگو نمیکند ـ بلکه از مبادی بعض

بقيه ازصفحة قبل

متخصص شود ، از عوارض ذاتی او نیستند ، چنانکه موجود تا آنگاه که بعدد که کم منفصل است متخصص نشود بضرب \_ وتقسیم ، و جذر \_ و کعب ، ودیگر مسائل عددی متخصص نمی شود ، و مادام که بکم متصل (جسم \_ وسطح \_ و خط) متخصص نشده ، مورد بحث مسائل هندسی قرار نمی گیرد و هکذا و هکذا ,

موجودات بحث میکند». بپایان رسید سخن شیخ ، و از این سخن دانسته شد که واجب الوجود و ممکن الوجود همانند عوارض اوّلیّ ذاتیاست نسبت بموجود بما هو موجود ، اینکه گفتیم مانند عوارض ، زیرا عوارض از اقسام ماهیّات است ، و وجود ماهیّت نیست .

و حقیقت اینست که کلمه موجود نسبت بحقیقت وجود ، و موجودات از قبیل معانی مصدری ذاتی است نسبت بذوات المصادر ، پس همچنانکه معنیهای مصدری ـ که از ذوات موجودات انتزاع میکنیم ، عبارت از آن ذوات نیست ، و برآنها صدق نمی کنید ، نمی گوئیم انسان انسانیت است ، و حجـر حجريت، وشجر شجريت، ولي نه انسانيت از آنكه انسان نيست انتزاع ميشود، و نه حجریت از آنکه حجر نیست و نه شجریت از آنکه شجر نیست . موجـود هم انتزاع نمی شود مگر ازچیزی که هست ، ـ خود حقیقت هستی بود ـ یابهستی موجود باشد . چه موجود هم بموجود به ذات گفته میشود ، مانند وجود واجب (و ماننـد وجودهای ممکنی بنا براصالت وجود) و هم بموجود به عرض ـ که ممكنات باشند ، ولي موجود گفتن بآنكه بخود موجود است ـ با موجود گفتن بآنکه بهعرض موجوداست فرق دارد ، ـ زیرا بموجود بذات خود موجود گفتن چنانست که به سفیدی گویند : سفید ، و بموجود بعرض موجودگفتن چنانست که بجسم سفيد گويند سفيد .

و نیز حمل موجود بر جسم باحمل چیزهای دیگر مانند سفید فرق دارد ،

چه حمل سفید برجسم پاسخ هل مرکبه است ـ و قاعده ٔ فرعیه یعنی اینکه ثبوت
چیز برای چیزی فرع ثبوتِ خود آن چیزست درآن میآید ، یعنی نخست میباید
موضوع قضیه که جسم است موجود باشد ـ تا بتوان سفیدی را برآن حمل کرد ـ

وگفت جسم ، سفید است ، امّا حمل موجود برچیز فرع ِ ثبوتِ آن چیز نیست ، چه اینجا ثبوتِ چیزی برای چیز نیست ، بلکه اینجا پاسخ ِ هل بسیطه و ثبوت چیزست ـ نه ثبوت چیزی برای چیز ، وگرنه دور یا تسلسل لازم آید .

حاصل سخن اینست ـ که واجب الوجود ـ و ممکن الوجود هردو از نخستین عوارض ذاتی مفهوم موجود مطلق اند ، و مفهوم وجود در هردو زائد بر مصداق خود است ـ که واجب الوجود ـ و ممکن الوجود باشد . وتقسیم موجود از آنرو که موجود است بواجب الوجود ـ و ممکن الوجود همانند تقسیم حیوان است بناطق ـ و ناهق ، ولی پس از تحقیق ، و نگریستن بدلیلهائی ـ که گوید : واجب تعالی ماهیت او صرف حقیقت حینیه وجود است ، و ماهیت او خود انت او سرف حقیقت حینی خارجی زائد برماهیت نیست بلکه او انیست اوست ، و در آنجا وجود عینی خارجی زائد برماهیت نیست بلکه او

گفتن موجود بممکنات همانند گفتن سفید است بجسم سفید . پس تقسیم موجود بواجب و ممکن چنانست که گوثیم : هست دو گونه است، یکی آن هست که عبارت است از خود حقیقت هستی که بخود موجوداست ـ و هست ، دیگری آنکه بسبب وجود وهستی موجود است ـ وهست . همچنانکه

حقیقت خالص وجود ـ وصرف حقیقتاست ، دانسته می شود ـ که گفتن ـ وحمل

کردن موجود برواجبالوجود، همانند گفتن سفید است بسفیدی، درحالی که

سفید را گاهی بخود سفیدی میگفتیم ، وگاهی بجسم میگفتیم سفید . امّا اینکه گوید : چگونه وجوب وجود ، عین وجود است الخ .

پاسخ این پرسش هم از پاسخ ما بپرسش پیشین بدست می آید ، زیرا گفتیم موجود بودن ممکن همچون سفید بودن جسماست ، ممکن در مرتبههٔ ذات خویش نه موجود است ـ و نه معدوم ، پس همچنانکه نفی وجوب هستی ازاو جائزست، نفی هستی هم ازمرتبه ٔ ذاتش رواست، چه هستی ممکن عرضی و معلل است ، چنانکه سفیدی جسم عرضی و معلل است ، هستی نه خود ذات او سبت ، نه جزء و نه لازم ذات او ، ولی حقیقت هستی عین وجوب است ، چه هستی مقابل نیستی است ، و مقابل ، مقابل خویش را هرگز نپذیرد ، چنانکه هیچگاه روا نیست که نور و روشنی خود ، تاریکی را بپذیرد ، و درهمانحال که روشنی است تاریک باشد ، و بگفته کسانی که وجود را اصیل و منشأ آثار میدانند ، و گویند هستی حقیقتی مشکتک است .

از یکسو برحسب شدّت و ضعف ، و بی نیازی و نیــاز ــ و پیشی و سپسی مراتبی داردکه اینرا کثرت نورانی گویند .

از سوی دیگر ماهیات عارض وی شدهاند که بسبب این کثرت که آنرا کثرت ظلمانی خوانند بنام نوعهای گوناگون خوانده میشود ، مانند عقل ، و نفس و انسان ـ و اسب ، و درخت گردو ـ و چنار ، و طلا ـ و فیروزه ، آتش ـ وهوا ـ وآب ـ وخاك .

و وجود ممكني هم ممكن است ـ و هم موجود ـ و هم واجب الوجود بذات .

موجود بذات است همچون سفیدی که بخود سفیداست ، واجب الوجود بذات است ، زیرا هستی هستی است و مقابل نیستی است ، و مقابل ممتنع است که مقابل خویش یعنی نیستی را بپذیرد ، و هرچه نیستی او ممتنع باشد واجب الوجود است ، وممکن است یعنی قائم بغیرست ، وقیام هستی ممکنی بغیر ، یعنی قیام هستیهای امکانی بحقیقت هستی ـ در متن واقع ، همانند قیام معنیهای حرفی است در ذهن ما بمعنیهای اسمی ، یعنی این هستیها مطلقا استقلال ندارند ـ تا آنجا که مستقید قابل ملاحظه نیستند .

پس ازین بیان پیدا شد ـ که وجـود با اینکه زائد برماهیّت ـ و در ذهن

عارض ماهیت ـ و در واقع ـ و نفس الأمر معروض ماهیت است ، از جنس ماهیت نیست تا از مقولات ده گانه یا مقوله ٔ جداگانهای باشد ـ که عارض مقولات ده گانه شود ، واستدلال ابن رشد در کتاب مابعدالطبیعه ٔ او ٔ بر رد ً گفته ٔ ابن سینا که وجودرا زائد برماهیت و عارض ماهیت میداند صادق نیست ، زیرا آن دلیل درصورتی درست میبود که قائلین بزیاده ٔ وجود برماهیت آنرا از اقسام ماهیت نمی دانند .

ابن رشد گوید : «امّا گفته او : «قول ما در چیزی که ممکن الوجود است» تا قول او : «و این بافرض و اعتقادشان مخالف است» . این سخنی نادرست است ، ـ زیرا ـ که

او (غزّالی) قسمسوّمی را فروگذارده ، وآن اینستکه :

پاسخ ابن رشد

بغزالي

واجب الوجود در بيرون ِ ازنفس ِ ما ، معنى ِ زائد بروجود نيست ، بلكه وجوب وجود حالتي است در موجود واجب الوجود ـ كه زائد برذاتش نيست .

وگویا این حالت به نداشتن علّت برمی گردد ، یعنی اینکه هستی او معلول غیرش باشد ، پس گویا چیزی که برای غیر او ثابت است ، از او سلب شده ، بمنزله گفته ما درباره موجود - که او یکیاست ، - که در بیرون نفس ما از موجود معنائی دریافته نمی شود - که وجودی زائد بر ذات موجود داشته باشد ، - چنانکه از گفته ما : موجود سفید ، دریافته می شود ، بلکه تنها حالتی عدمی فهمیده می شود - که «منقسم ناشده است» و همچنین از واجب الوجود دریافته نمی شود مگر حالتی عدمی - که مقتضای ذات اوست ، وآن اینست که وجوب هستی او

١ ـ كتاب ما بعدالطبيعة ابن رشد چاپ حيدرآباد ه ١٣٦٠ ، ص١١.

از خود اوست نه از دیگری .

و همچنین سخن ما «ممکن الوجود بذات» ممکن نیست که از آن صفتی دریافته شود که در بیرون از نفس زائد بر ذات باشد ، چنانکه از ممکن حقیقی فهمیده می شود ؟ ـ بلکه از ممکن جز این دریافته نمی شود ـ که ذات او مقتضی اینست که وجود او واجب نباشد ـ مگر بسبب علتی .

پس آن (ممکن) دلالت می کند بر ذاتی که هرگاه از او علمتش سلب شود، واجب الوجود بود، یعنی از او صفت وجوب وجود مسلوب باشد.

پسگویا گفته استکه: برخی واجب الوجود آنست که بخود واجب است، و بعضی آنکه به سبب علّتی واجباست، وآنکه بسبب علّتی واجب است بخود واجب نیست.

پس هیچکس شکت نمی کند ، که این فصول فصلهای جوهری نیستند ، یعنی نه بخش کننده ٔ ذات اند ، و نه زائد ِ بر ذات ؛ بلکه اینها احوالی هستند سلبی ـ یا اضافی ، مانند سخن ما در چیز که او موجود است ، که این موجود دلالت نمی کند برمعنائی که در خارج از نفس برگوهر او زائد باشد ، مانندگفته ما درباره ٔ چیز «او سفید است» .

و ازاینجاست که ابن سینا غلط کرده ، وگمان برده که واحد معنائیست زائد بر ذات ، وهمچنین وجود ، درگفتهٔ ما چیز موجوداست ، زائد برچیزست ، و این مسأله خواهد آمد .

ونخستین کسی که این عبارت یعنی سخن «ممکن الوجود بذات واجب

بالغير است » استنباط كرده ، ابن سيناست ، زيرا :

امکان صفتی است در چیز جز آنکه در او امکان است ، پس ظاهرِ این لفظ مقتضی ِ آنست که مادون ِ اوّل (تعالی) از دو چیز مرکتب باشد . یکی آنکه بامکان موصوف است ، و دوم آنکه بوجوب وجود موصوف است ، پس این عبارتی تباه است ، ولی :

هرگاه از آن ، آن معنی که ما گفتیم دریافته شود ، ـ شکتی که ابو حامد اورا بدان ملـزم کرده پیش نیاید ، و جز این بعهده ٔ او باقی نمی ماند ـ که اگر از معلول نخستین امکان هستی او دریافته شد ، آیا (این امکان) مقتضی هست که او مرکب باشد یا نه ، زیرا اگر صفت اضافی باشد مقتضی ترکیب او نباشد .

وچنین نیست ـ که هرچیزکه در او احوال گوناگونی دریافته شود ، این امر مقتضی باشد که آن احوال در بیرون از نفس صفاتی باشند زائد بر ذات ؛ چه این حال اعدام ـ و اضافات است .

ازینروست که گروهی از پیشینیان معتقد نشدند که مقولهٔ اضافه را از موجودات بیرون نفس یعنی از مقولات ده گانه بشمار آرند ، و ابو حامد لازم میداند ـ که هرچه مفهومی زائد دارد آن مفهوم مقتضی معنائیست که در بیرون نفس بالفعل زائد است ، و این غلط ، وسخنی سوفسطائیست .

و این مطلب ازگفته او: «وبالجمله وجود چیزی عام ّاست که بواجب و ممکن بخش میشود، پس فصل یکی ازدو بخش زائد برعام ّ باشد همچنین است فصل دومی، فرقی وجود ندارد» پیداست .

زیرا بخش شدن وجود بممکن ـ و واجب، همانند قسمتِ حیوان بناطقـ و جز ناطق، و بمشّاء ـ و سابح ـ و طائر نیست ، چه اینها چیزهائی هستند زائد

برجنس ، که موجب نوعهای زائد اند ، وحیوانیّت معنائیست مشترك میان آنها ، و این فصول زائد اند برحیوانیّت .

واماً ممکنی که ابن سینا موجود را بآن بخش کرده ، معنائی نیست که در خارج نفس بالفعل باشد ، واین عبارتی تباه است ، چنانکه گفتیم ؛ زیرا موجودی که وجودش علّت داشته باشد ، از او جز نیستی مفهوم نشود ـ مگر اینکه طبیعت او طبیعت ممکن حقیقی باشد، وازاین روست که قسمت موجود بواجب الوجود ـ و ممکن الوجود اگر ممکن حقیقی اراده نشود قسمتی ناشناخته است »۱.

بپایانرسید سخن **ابن رشد**.

گفتار نگارنده گوید: سخن ابن رشد ـ که گفت: غزّ الی بخش سوّم را فروگذارده ، درست نیست ؛ زیرا او این شقرا هم یاد کرد آنجا که فرض کرد: وجوب وجود عین ذات ابن رشد و اجب باشد.

امّا درباره ٔ این که ابن رشدگوید : این حالت به نداشتن علّت بر می گردد ، نگارنده گوید : معنی اینکه واجب الوجود هستی او جز چه چیزیش نیست .

در نظر برخی اینست که ذات ، حقیقت ـ و هستی خاصّی که بخود قائم باشد نیست، بلکه مراد از هستی خاصّ همان حقیقت اوست یعنی : ذاته تُ تُغنی غیناء آلو جُود ، پس مناط هستی ـ و مصداق حمل هست بر او ، اینست که ذات چنانست ـ که از خود آن ذات هستی دریافته می شود ، پس ذات او نایب مناب حصّه ـ یا هستی مطلق ـ یا فرد هستی مطلق است .

ولی حکماکه میگویند معنی اینکه هستی او زائد ِ بر ذاتشنسیت بموجب

١ - تهافت التهافت ص١٩٦ - ١٩٩ .

برهانهائی که گوید: «اَلْحَقُ مُاهیِتَهُ اَ نِیَّتَهُ ) اینست که مناط موجودیت ـ ومصداق ِ حمل موجود براو اینست ـ که ذات او حقیقت ِ هستی ـ وهستی صرف است قائم ِ بخود ؛ پس ذاتش خود هم مناط هستی است ، و هم مناط هست . ذات همـه جز وجود و قائم بوجود

ذات تو وجود ساذج و هستی بحت

اکنون گوئیم : بویژه بنا بر اصالت هستی و اینکه هستی مشترك معنوی ، و حقیقتی مشکّک است .

ثبوت هرچیز برای خود او ضروری ـ و سلبش از خود او ممتنع است ، واجب الوجود صرفِ حقیقت هستی است ، وثبوت هستی برای خودش واجب ، و سلب او از خودش محال است ؛ و گفتیم که هیچ مقابلی پذیرای مقابل ِ خویش نیست ، پس روا نیست که هستی نیست شود ، و چیزی که نیستی او روا نباشد هستیش واجب است .

و چون ببرهان ثابت شده است که واجب الوجود از همه سو واجب ا الوجود است ، یعنی هرصفت ـ و هر آنچه برای او بامکان عام ممکن باشد ، آن چیز برای وی واجب است ؛ پس لازم ِ وجوبِ هستی اینست ـ که واجب ـ الوجود از همه جهت بی نیاز از غیر بود ؛ نه اینکه وجوب وجود ، معنی عدمی ـ وعبارت از عدم نیاز بعلت باشد .

و بازگوئیم حق تعالیٰ را دوگونه صفات است ـ که بلا تشبیه بمنـزلهٔ دو گونهٔ اوست٬ ، صفات ثبوتی حقیقی که آنهـا را صفات اکرام و صفات جمـال

۱ - شوارق ج ۱ ، مسألهٔ ۲۷ در خواص واجب ، خاصیت سوم - ذیل تحصیل انتقادی . ۲ - یاچون دست قبض و بسط می شود، و برای جلب ملایم و دفع منافر بکار می رود بعد بقیهٔ حاشیه در صفحهٔ بعد

خوانند ، چه تجمّل و زیبائی و روشنی ذات بدانهاست . خـواه حقیقی محض باشند همچون حیّ ، یا حقیقی ذات الاضافه مانند قادر ، ـ عالم ِ بغیرِ ذات .

و صفات سلمیکه اینهارا صفات جلال خوانند زیرا بزرگداشت و تمجید وتكريم إذات اقدس بآنهاست تباركت أسم ُ رَبِّكت ذي الجلال و الإكثرام . خواه در لفظ ـ یا مفهوم آن صفت ادات سلبی نا و نه باشد ، مانند جسم نیست جوهر نیست ، دیدنی نیست ، یا نباشد مانند سبّوح ـ قدّوس . و سلب همـه جا بنقائص برمیخورد ؛ چه هنگامی کهگوئیم : جو هر نیست سلب برمیخورد بنقص و حدّی که در جو هرِ مقابل عرضاست ، مرکّب نیست یعنی مرکّب باجزاءِ خود نیازمند است و او مرکّب نیست تا بجز خود نیازمند باشد ، دیدنی نیست ، زیرا دیدنی ، رنگها و شکلها هستند که در وجود خود نیازمند بجسم اند ، و جسم در هستی خود نیازمند است باجزاءِ خویش که مایه ـ و صورت باشد . معانی ندارد یعنی صفات او عین ذات اوست نه زائد برذاتش ، پس همه سلبها سلب نقص است ، و سلب نیازمندی وفقر ، و صفات سلبیّه همه سلب سلباست ، نه سلب هستی از آنروکه هستی است ، لهذاست که مرحوم حکیم سبزواری در برابر آن شاعركه گفته است :

بقية حاشية صفحة قبل

پس صفات ثبوتی بمنزلهٔ دست راست اوست که زیبائی ـ و خوبی ـ و جمال ـ و کمالش را ثابت می کنند؛ و مینمایانند که گوئیم دانا و توانا ـ و شنوا ـ و بیناست ؛ و صفات سلبی نقص ـ و عیب را از او دور می کنند که گوئیم :

نه مركب بود و جسم نه مرئى نه محل بىشرىكاستو معانى تو غنى دان خالق قالىت آلىيه و كُنْ بَدُ اللهِ مَغْلُولَة " غُلُّت أَيْدِيهِم " وَ لُعَنِنُوا بِمِا قَالُوا بَلَ " يَدَاه مُ مَبْسُوطَتَان .

جَمَّالُكُ فِي كُلِّ ٱلْحَقَائِقِ سَائِرٌ وَلَيْسَ لَهُ إلَّا جَلَالُكُ سَاتِرٌ

گوید :

وَ كَيْفَ جَلاالُ ٱللهِ سَنْرُ جَمَالِهِ وَلَمْ يَكُنُ سَلْبُ ٱلسَّلْبِ قَطُّ يُحَاصِرُ ا

امّا صفات اضافیّهٔ محضه در عقل زائد بر ذاتاند ، فرد ذاتی ندارند ، بلکه همه بازگشت میکنند بیک اضافه ، و آن مبدثیّت است که عیـن ذات حق است .

و سخن ابن رشد که گوید: «از موجود و از واحد معنائی دریافته نمی شود ـ که زائد بر ذات موجود باشد» نگارنده گوید: نه این سخن درست است ، و نه سخن شیخ اشراق که هستی و وحدت هردو را اعتباری صرف می داند ، بلکه همچنانکه هستی در تصوّر ، زائد برذات ماهیّتاست ، وحدت هم زائد برذات ماهیّت است ، ـ نه اینکه از اقسام عرض باشد ، چنانکه شیخ در شفا گفته و برآن دلیل آورده ۲ ، و دلیل اورا صدرالدین شیرازی رد کرده است ، بلکه هستی و وحدت هرچند مفهومشان یکی نیست ، ولی یک حقیقت اند ؛ و آن حقیقت زائد بر چه چیزی و در بیرون ذهن ما با چه چیزی متّحد اند ، و در واجب الوجود همچنانکه هستی عین حقیقت اوست وحدت او هم وحدت حق حقیقی ـ و عین ذات اوست .

١ \_ اسرار الحكم چاپ تهران ١٣٠٣ ص٤١-٥١ .

٢ ـ الهيات كتاب الشفا ، مقالة ٣ ، فصل ٢ و٣ .

٣ ـ حاشية المولى صدر الدين الشيرازى ، چاپ تهران ١٣٠٣ ، ص ٩٤ ـ ٥٩ .

اماً سخن ابن رشد که گوید: ظاهر این لفظ مقتضی آنست که مادون اوّل (تعالی) از دو چیز مرکتب باشد.

نگارنده گوید: البته چنین است ، و باید چنین باشد، زیرا هرممکنی زوج ترکیبی است از هستی ـ و چه چیزی ، و این دو با هم در خارج متحد اند ـ که یکی ازیندو اصیل است و مجعول بذات و منشأ آثار ، و دیگری اعتباری ـ و با او متحد ـ وبتبع او موجود .

واینکه در پایان سخن خود گفت: ازاو جز نیستی مفهوم نشود ... الخ.

نگارنده گوید: اگر جز نیستی از آن مفهوم نشود ، پس او خود نیستی و هستیش ممتنع باشد ، بلکه از موجودی که هستیش علّت داشته باشد کلّی طبیعی یعنی نفس ماهیّت که چه چیزی است دریافته می شود ، و چون لازم ِ ذات ماهیّت امکان است ، از ماهیّت هم عدم اقتضاءِ هستی و نیستی فهمیده می شود که معنی امکان است ، و باملاحظه هستی از او دریافته می شود ماهیّتی که بوجودی موجود است که از غیر آمده .

ونیز در تفسیر مابعدالطبیعه گوید:

گفتار ابن رشد «سزاوارست بدانی ـ که نام هویت دراصل شکل نامی عربی دربارهٔ هویت نیست ، بلکه برخی مترجمان چاره نداشتند ، جز اینکه آنرا و اعتراض او برشیخ بکار برند ، پس این اسم را از حرف ربط که بجوهر خود برارتباط محمول بموضوع دلالت می کند ، مشنق کردند ؛ وآن حرف «هو» است ـ درگفتارشان که گویند : «زَیْدٌ هُوَ حَیَوانٌ» یا «ا نشان » .

توضيح اينكه: سخن كوينده: «اكإنسان هُوَ حَيَوان » برآنچه كفته ما: «اكإنسان جَوْهَرُهُ اوْ ذاتُهُ حَيَوَان » دلالت مىكنىد ؛ پس

چون این حرف را باین نشان یافتند ، برحسبِ عادتِ عرب ـ که اسم را از اسم مشتق می کند ـ نه از حرف ، این اسم را از آن مشتق کردند ؛ پس این اسم دلالت می کند بر آنچه ذات چیز بر آن دلالت می کند .

و چنانکه گفتیم برخی مترجمان ناچار بودند این کار را بکنند ، زیرا هنگام ِ ترجمه دیدند : این لفظ بر آنچه در زبان ِ یونانی بجای موجود در زبان ِ عربی بکار رفته دلالت می کند ، بلکه لفظ هویت بهتر از لفظ ِ موجود بر آن معنی دلالت می کند ؛ زیرا چون نام ِ «موجود » در زبان عرب ازنامهای مشتق است ، و نامهای مشتق بر عرض ها دلالت می کنند ، پنداشتند که هرگاه در علوم آنرا برای دلالت بر ذات ِ چیز بکار برند ، بر عرضی در آن ذات دلالت خواهد کرد ؛ چنانکه برای ابن سینا پیش آمده است .

پس بعض مترجمان بجای لفظ «موجود» لفظ «هویتت» را بکار بردند ــ که در استعمال این اشتباه پیش نمی آید .

واگر نام موجود در زبان تازی دلالت می کرد بر آنچه چیز بر آن دلالت می کند ، این کلمه از نام هویت سزاوار تر بود ـ که برمقولات ده گانه دلالت کند ، زیرا این اسم در زبان عرب بود ، ولی چون این معنی در مورد نام موجود پیش آمد ، برخی نام هویت را بر آن ترجیح دادند ؛ ازینرو هرگاه لفظ موجود استعمال شود سزاوار است ـ که چیزی از معنی مشتق آزآن دریافته نشود ، هرچند شکل آن شکل مشتق است » .

گفتار نگارنده بيرامون نظر ابن رشد

نگارنده گوید : از سخنان ابن رشد بدست میآید ـ که او موجود \_ و واحد \_ و هویت را ، مشترکت معنوی \_ و مترادف \_ ومشكتك مى داندكه مابحذائي درخارج ندارند، و زائد بر ذات و مصداقهای خود نیستند چنانکه گوید :

«موجود بر صادق (یعنی چیزی ـ که در ذهناست بهمانگونه که در خارجاست) اطلاق میشود ، و همچنین اطلاق میشود برماهیت هرچیز که در خارج ماهیتی و ذاتی دارد ، خواه آن ذات تصوّر شود ، ـ یا تصوّر نشود ؛ پس هریک از مقولات دهگانه بهربک از دو معنی موجود ، موجوداند. ۱

ونیز گوید: «واحد در هرچیز برطبیعت آن چیز دلالت می کند؛ یعنی وحدت در خارج مابازائی ندارد ، هرچیز بذات خود واحد است ـ نه بوحدتی که زائد بر ذاتش باشد . »

و نیز گوید : « ابن سینا غلط کرده که گمان برده است ـ که واحد ـ و موجود برصفاتي زائد بر ذات چيز دلالت ميكند.

وشگفتا ازین مرد ـ که چگونه چنین غلطی کرده ـ وحال اینکه او از متكلّمان اشعرى \_ كه دانش اللهي خويشرا بكلام آنان آميخته ، مىشنيد \_ كه می گویند : برخی صفتها صفات معنوی اند ، و بعضی صفات نفسی ـ و می گویند : واحد ـ و موجود بازگشت می کنند بذاتی ـ که بدانها موصوف است ، و صفاتی نیستند که مانند سفید \_ وسیاه ، و دانا \_ و زنده ، برچیزی جز ذات دلالت کنند »۲.

و نیز در مابعد الطبیعه" گوید : «واحد در این فن" مرادف با موجود استعمال میشو د » .

٢ - تفسير مابعدالطبيعة ابن رشد ص٣١٣. ١ \_ مابعدالطبيعه ص ٩ - ١١ .

٣ ـ ما بعد الطبيعة ص ٢٠ .

و از اینکه گوید: «واحد\_و موجود بر یک ذات دلالت میکنند\_ بر معنی واحد\_ بانحاءِ گوناگون ، نه اینکه بر صفات مختلفِ زائد بر ذات دلالت کنند» چنین مستفاد میشود\_ که آن یک معنی انحاءِ گوناگون دارد ، یعنی مشکک است ، وگرنه معنی واحد نباشد .

ولی گفتار او دربارهٔ مرادف بودن هستی با هویت مختلف است ، چه وی در مابعدالطبیعه گوید : «هویت باموجود مترادفاست ـ جز اینکه هویت برصادق اطلاق نمی شود » ۲.

و ازین سخن دانسته می شود که هویت و موجود متساوی نیستند ـ تا هرجا موجود صدق کند هویت هم صدق کند ، پس هویت از موجود اخص است . ولی خود او در تفسیر مابعد الطبیعه گوید : « نام هویت ـ که بر ذات چیز دلالت می کند ـ غیراز نام ِ هویت است ـ که بر صادق دلالت می کند ؛ و همچنین نام ِ موجود ـ که بر ذات چیز دلالت می کند غیر از موجودی است ـ که بر صادق دلالت می کند ؛ ازینرو مفسر ان در مقاله وم کتاب جدل اختلاف کر دند در مطلوب مطلق ، و آن سخن ما است : آیا چیز موجود است ؟ که آیا این از مطلوبهای عرض است ـ یا از مطلوبهای جنس ؟ زیرا ، آن که از موجود در اینجا معنی را فهمید ـ که شامل مقولات است ، گوید : این داخل مطالب جنس است ، و آن کس ـ که از لفظ موجود در اینجا معنی صادق را دریافت ، گفت :

بپایان رسید سخن **ابن رشد** .

١ \_ تفسير مابعدالطبيعه ص٣١٣ - ٢١٥ .

۲ ـ مابعدالطبيعه چاپ حيدر آباد ه ١٣٦٥ ص١١-١٢.

٣ ـ تفسير ما بعد الطبيعه چاپ بيروت ١٩٣٨ ص ٢١٥٠ .

نظر نگارنده درباره گفتار ابن رشد

نگارنده گوید: این سخن صریح است در اینکه هویت ـ و موجود ، مترادف اند ؛ برخلاف آنچه پیش ازین از او نقـل کردیم که گفته بود عام ّـ و خاصّ اند .

و ظاهراً اصرارابن رشد براینکه موجود معنی مشتق ندارد ،

که این مطلب را در مابعدالطبیعهٔ خود هم یاد کرده ٔ برای این است که اگر موجود معنی ِ مشتق داشته باشد ، لازم آید ـ که هستی ـ و چه چیزی هر دو اصیل باشند .

توضیح مطلب اینک**ه ابن رشد** سه مثال آورده ـ که در هرسه مبد<u>ء</u> مشتق ّ درخارج موجوداست ، مثلاً سفید ، یعنی چیزی ـکه سفیدی برای او ثابتاست ؛ درینجا جسم سفید خود وجودی دارد ـ که جوهرست ، ـ و بخود ایستاده ؛ و سفیدی هم بگفتهٔ او ـ و اکثر پیشینیان ، محمول ِ بضمیمهاست ، وجود محمولی دارد \_ قائم بجسم \_ و عرض است \_ که گوئیم سفیدی موجود است ، هرچند هستی محمولی او عین هستی در جسم بود ؛ پس اگر موجود هم معنی مشتق ّ داشته باشد ، لازم می آید ـ که مشلاً جسم موجود ماننــد جسم سفیــد خــود وجودی داشته باشد ، و وجودی که عارض جسماست نیز مانند سفیدی در جسم سفید ، دارای هستی جداگانه بود ؛ بنا براین یک چیز دارای دو هستی باشد ، هستی معروض ـ وهستی عارض ، ازینرو لازم آید ـ که دو جعل تعلّق گیرد ، ـ جعل هستی - وجعل چه چیزی ـ و دوچیز اصیل ـ ومنشأ آثار باشند ، ـ هستی ـ و چه چیزی . و چنین سخنی جز از بعض شیخیّه ـ که گوید : هستی مصدر خیرات ـ و چه چیزی مصدر بدیها و آفات است شنیده نشده است ۲.

۱ ـ مابعدالطبیعه چاپ حیدر آباد ص۱۰ . ۲ ـ شرح منظومه ص ه .

ولی چنین نیست ـ که ابن رشد پنداشته ؛ زیرا اگر موجود معنی مشتق هم داشته باشد ـ باز لازم نمی آید ـ که وجود خود هم مانند سفید در جسم سفید ـ ثبوتی جداگانه داشته باشد ، ـ زیرا از ثبوت چیز برای چیز ، ثبوت ثابت لازم نمی آید ، ـ چنانکه :

آعُدام ملکات ، مانند : کوری ـ کری ـ لالی (نابینائی ـ ناشنوائی ـ ناشنوائی ـ ناگویائی) نامردی دربارهٔ مردم ـ که سزاوار است بینا ـ و شنوا ـ و گویا ـ و مرد تمام باشد .

و اضافات بمانند: دوری ـ نزدیکی ـ پدری ـ پسری ـ زیرین و زبرین بودن ، هیچیک اینها هستی خارجی ـ و محمولی ندارند ، ـ و محمول بضمیه نیستند ، ولی کور ـ کـر ـ و لال و نامرد ـ و دور ـ نزدیک ـ پدر ـ پسر و زیر ـ و زبر در خارج موجوداند ؛ پس بسا چیز ـ که هستی رابط دارد ، ـ و برای چیز دیگر ثابت است ، ولی خود هستی محمولی وخارجی ندارد .

و اشکالی ـ که میماند اینست ـ که ثبوت چیز برای چیز هرچند مستلزم مستی ثابت نیست ـ ولی فرع ثبوت مثبت له است ؛ پس هستی خواه اعتباری محض باشد ـ یا بگفته ابن رشد بمعنی ذات ـ و شیء ، یامشترکئ لفظی بود ، ـ و هستی در هرچیز خود چیز باشد ، باز ثبوت آن فرع ثبوت ـ و هستی آن چیزست ـ که هستی بر او حمل می شود .

شگفتا ، چگونه چنین نباشد ـ وحال اینکه حمل ذات ـ و ذاتیاتِ چیز هم فرع ِ ثبوت ـ وهستی آن چیزست، وتاآنگاه ـ که چیزی وجود نداشته باشد، ذات ـ و ذاتیاتش را هم نمی توان بر او حمل کرد ؛ پساز حمل ِ هستی بر چیز قاعده ٔ فرعیه ـ که گوید ثبوت ِ چیز برای چیز فرع ِ ثبوت مثبت له است لازم

میآید ، و هرچیز تا خود ثبوت نداشته باشد ، نمی شود چیزیرا برای او ثابت ـ و براو حمل کرد .

وازطعنه ابن رشد بابن سینا که نقل کردیم نمودار می شود که وی خود مذهب اشعریانوا قبول دارد ، ولی از ابوالحسن اشعری مشهور است ـ که او هستی را مشترکِ لفظی می داند ؛ و این سخن هم با تصریح ابن رشد باینکه هستی مشترکِ لفظی نیست ، ناسازگاراست ، و هم پذیرفتن آن از دانشمندی نامی دشوار می نماید ، مگر اینکه توجیه شاوح مقاصد را در باره مذهب اشعری بپذیریم ، وآن اینست که : هستی چیز ، خود ذات اوست ، و معنی آن اینست که : چنین نیست که چیز هویتی دارد ، و عارضی ـ که نامش هستی است ، و هویت دارد ، و عارضی ـ که نامش هستی است ، و هویت دارد ، و عارضی ـ که نامش هستی است ، و هویت دیگر قائم ـ باولی ، چنانکه بمانند سفیدی ـ و جسم ، گرد آیندا.

از جانب دیگر درگفتار حکما ـ و متکلتمین ما ، در مباحث امور عامه مذهب مشائین در باب هستی روشن نیست ، صدرالدین شیرازی قدس سرّه در مباحث وجود اسفار ٔ پس از آنکه گفته است : مشائین در ممکنات هستی را عرض قائم بمهیت میدانند ، گوید این زیادهٔ هستی برچه چیزی در ذهناست، و پس از چند سطر گوید : هستیها بنزد مشائیان حقائقی اند بذات مختلف ، و این سخن صریح است در اینکه وجودات حقائقی هستند ـ که در خارج موجوداند .

در شوارق از مشائیان حکایت کبرده ـ که هستی صفتی است موجود خارجی ـ منضم بچه چیزی ـ و موجود بذات ـ و مجعول بذات .

۱ ـ شوارق ، مقصد اول ـ فصل اول مسألة سوم ـ در تذييـل اين مسأله ـ و شرح
 مقاصد مبحث وجود .

٢ ـ جلد اول چاپ اول ، ص٢٦ ، ذيل تفصيل مقال لتوضيح حال .

٣ ـ شوارق ـ مقصد اول ـ فصل اول ـ مسألهٔ پنجم .

و در اسفار در مبحث جعل از مشّائیان دلیل آورده ـ براینکه اتّصاف ، یعنی نسبت هستی بچه چیزی مجعول است¹ ، و این سخن با آنچه از شوارق آوردیم که گفت مجعول بذات هستیاست ، ناسازگار است .

ودانسته نشد که حکیم سبزواری از کجا دانسته است که این هردو ، قول مشائیان است که محققانشان هستی را مجعول بذات دانسته اند ، وغیر محققین اتصاف ر۲۱.

و عجبتر این است ـ که سخنان ابن رشد با قولی که حکیم طوسی در تجرید بحکما (ظاهراً شیخ اشواق وپیروان او) نسبت داده ـ و آنرا بر گزیده است سازگار می نماید ، هرچند آن نظر نزد نگارنده ـ که معتقد بأصالت ـ و اشتراك معنوی هستی است پسندیده نیست . و آن اینست که :

از هستی دریافته نمی شود جز کون ِ ماهیت ، پس باینکه هستی باو صفیمه شود نیازی نیست ، ـ بلکه خود چه چیزی از جاعل صادر شده ـ و پساز صدور بودن ِ او در خارج همان هستی اوست ، بنا براین هستی خود کثیر است ، یعنی افرادی دارد ـ که بذات در نفس الأمر بسیارند ـ برحسبِ بسیاری چه چیزیها ، و گوناگوناند مانند اختلاف همان ماهیتها ، و معنی اینکه هستی در عقل عارض چه چیزی می شود ، این نیست ـ که هستی بمعنی بودن ِ عقلی است ـ و عقل ظرف خود بودن است ، ـ بلکه عقل ظرف می چود بودن است ، و معنی عروض اینست ـ که چیز برای غیر خود موجود باشد ، پس چون هستی در خارج برای ماهیتها موجود نیست ، ما گوئیم هستی در خارج عارض ِ چه چیزی نمی شود ، ـ بلکه مود نیست ، ما گوئیم هستی در خارج عارض ِ چه چیزی نمی شود ، ـ بلکه

١ ـ الاسفار الاربعة ـ مرحلة سوم ـ فصل سوم ـ درجعل .

۲ ـ شرح منظومه باب جعل ص٥٣ - ٤٥ .

در عقل عارض او می گردد ، بعبارت دیگر موجودیت هستی برای ماهیت تنها در عقل است ، نه در خارج ؛ پس آنچه فرد هستی مطلق است ، همان بودن ماهیت است در خارج ؛ یعنی خارج ظرف خود بودناست ، وبودن عبارتاست از موجودیت چه چیزی ، و این هستی برای چه چیزی در عقل ثابتاست ، یعنی عقل ظرف هستی به و ثبوت اوست ، نه ظرف خود او .

و شکتی نیست که این فرد ، فردیست برحسبِ نفسالاًمر ، ـ نه بمجـر ّد تعمـّل عقل ، پس هستی بتکثـر موضوعات بسیار میشود ـ و بپیشی ـ و سپسی ، ـ و نیاز ـ و بی نیاز ی ، ـ و وجوب ، و امکان ، مقول بتشکیک می گردد ٔ .

پس باین بیان پیدا شد ـ که مفاد هل بسیطه ـ یعنی حمل هستی برچیز ـ ثبوت همان چیزست ؛ ـ ومفاد : جسم هست ، ثبوت جسم است ، نه ثبوت چیزی برای جسم ، بنابراین : نه لازم می آید بگفته امام فخر قاعده فرعیه را تخصیص دهیم ، وگوئیم : این قاعده در جاهائی صادق است ـ که محمول مو جُود نباشد ، تاکویند : احکام عقلی تخصیص بردار نیستند ؛ ونه بگفته محقق دوانی گوئیم : ثبوت چیز برای چیز مستلزم ِ ثبوت موضوع است ، نه فرع ِ آن ، خواه آن موضوع ثبوتی جدا از ثبوت ثابت داشته باشد ، یا بهمان ثابت یعنی محمول ثبوت پیدا کند ، پساز ثبوت چیز برای چیز برای چیز برای حیز لازم نمی آید که موضوع در ثبوت تقد مداشته باشد بر ثابت .

وباز سخنان ابنرشد بامذهب سیّدصدرالدین شیرازی نیزسازگارست ، \_ چه سیّد مانند ابن رشد مفهوم ِ هست را بسیط میداند ، وگوید :

هستی نه فرد خارجی دارد ـ و نه فردِ ذهنی ـ تا در ذهن یا درخارج قاثم

١ ـ شوارق محقق لاهيجي مقصد اول ـ فصل اول مسألة پنجم ـ و چهاردهم .

بچه چیزی باشد ، و ثبوت چیز برای چیز بر آن صدق کند ، بلکه مفهوم ِ هست با چه چیزی متحد شدهاست ، ـ نه مفهوم ِ مبدء که هستی باشد ، زیرا که هستی فرد ذهنی ندارد ، همچنانکه هرچه درخارج هست چه چیزی است ، در ذهن هم جز چه چیزیها چیزی نیست ، و وجودی هم که در ذهن بدان می نگریم ماهیتی از ماهیتهاست . و مقصود حکما که گویند : واجب الوجود وجود بحت است ، اینست که او موجود بحت است .

و نیز در تفسیر مابعدالطبیعه گوید :

اعتراض ابن رشد

بر ابن سینا درتفسیر

معنى مشتق

نام مشتق در قضیهای که موضوع آن جوهر ، و محمول آن اسم مشتق است ، مانند سخن ما: زید سفید است ، بر جوهر د و عرض ، یا جوهری که در او عرض باشد ، دلالت

نمی کند ، چنانکه ابن سینا گمان کرده است ، چه او چون دید که لفظ سفید دلالت می کند بر چیزی که در آن سفیدی است ، پنداشت ـ که این لفظ نخست برموضوع دلالت می کند ـ و ثانیاً برعوض ، و مطلب بعکس این است ـ که آن نخست برعرض دلالت می کند ، و ثانیاً برموضوع .

و اگر مطلب چنان بود که ابن سینا میگوید ، یعنی اینکه سفید نخست بر جسم دلالت می کرد . برگفته ما زید سفیداست دلالت می کرد . برگفته ما زید جسم ِ سفید است ، وسخن ما جسم ِ سفید ، دلالت می کرد برگفته ما جسم ِ سفید ، و این (برود) تا بینهایت .

زیراکه هرگاه سخن ما سفید برجسم سفید دلالت کند ، پس بگو ثیم جسم سفید ، و نام ِ جسم را در چیز بصراحت بیاوریم ، لازم آید ـ که سفیـ غیراز جسمی که ما آنرا آشکارا ـ آورده ایم ، متضمین ِ جسم دیگر باشد ؛ پس از گفتهٔ

ما : جسم ِ سفید ، جسم ِ جسم سفید لازم آید ، ـ تا بی نهایت ، ـ چه هروقت لفظ ِ سفیدرا بیاوریم ، لازم آید ـ که جسم را صریح بیاوریم ، و ما نخست آنرا درقضیه آورده بودیم ، پس لازم آید که یک قضیه اجسام بی پایانی را متضمین باشد ، و این محال است .

بپایان رسید سخن ابن رشد .

نگارنده گوید :

پاسخ نگارنده کلیّات پنجگانه که بذهن ما درمیآیند ، عقل آنهارا گاهی باعتراض ابن رشد بشرط لا مینگرد ، یعنی هرچیز دیگری که با او در هستی

همراه باشد زائد باشد ، درینصورت آنرا مبدء می نامند ، مانند : نطق \_ وضحک \_ و مشی \_ وسفیدی . و گاهی همان کلیّات ، لا بشرط منظور می شوند ، یعنی آن کلّی وجود داشته باشد ، هر چند با چیزهای دیگر موجود شده باشد ؛ درینصورت حمل می شود ، و غالباً بصورت مشتق آنرا می آورند ، مانند ناطق \_ ضاحک ، سفید ؛ حتی گاهی محمولی لا بشرط منظور می شود ، و حمل می شود که خود وجود محمولی ندارد ، ونمی توان گفت \_ که درخارج موجود است ، ولی وجود رابط دارد ، یعنی حمل می شود ، و بتبع محل وجود رابط ضعیفی دارد ، مانند اعدام ملکات ، و اضافات ، همچون نابینائی و پدری و پسری ، که هیچیک در بیرون ِ ذهن ما موجود نیستند ، ولی نابینا ، و پدر ، و پسر ، درخارج موجوداند .

در این مطلب اختلافی نیست که آن معنی که ابتداء ً از مشتق در یافته میشود معنائی بسیطاست .

پس شیخ که گفتـه است : نخست ذات ملحوظ میشود ، و بتبع او ـ و

١ ـ تفسير مابعدالطبيعة ابن رشد ـ چاپ بيروت ـ ١٩٣٨ ص : ٧٥٥ - ٥٥٥ .

پس اگر مراد از ذات یا شیء ، در این جمله مفهوم آن باشد ، لازم نمی آید که ذات \_ یا شیء \_ که عرض عام "است ، داخل در فصلی که ناطق است شده باشد ؛ وما نمی گوئیم : که علماءِ منطق کلمه "ناطق را مجر"د از معنی شیء یا ذات ، فصل می دانند ؛ بلکه می گوئیم : ناطق فصل حقیقی نیست ؛ و چون دست یافتن بفصلهای واقعی غیر ممکن است ، ازینرو ناطق را که نزدیکترین خاصه فصل اخیر است بجای آن بکار می برند ، پس مفهوم عرض عام "، در مفهوم عرض خاص داخل شده است ، نه در فصل \_ که جوهر است .

و اگر مقصود شیخ مصداق ذات یا شیء باشد ، مراد او محققاً مصداق

مجرّد از وصف نیست ، بلکه مقصود مصداق مقید بوصف است بدینگونه ـ که وصف طولاً منظور شده سپس وصف، پس معنی ِ زید نویسنده ـ یا گویا ـ یا سفید است اینست که : زید آن زید است ، که دارای وصف نویسندگی ـ یا گویائی یا سفیدی است .

و ازین لازم نمی آید که قضیّه ممکنه بقضیّه ، ضروریّه منقلب شود ، چه ما نگفتیم زید زید است ، تا بگویند ثبوت هرچیز برای خودش ضروریست ، وهرچیز خودش،خودشاست، بلکه گفتیم تفسیر زید نویسا اینست: زیدی که دارای وصف نویسندگی است که گویند : اوصاف پیش از آگهی از آنها خبرند ، یعنی صفتها گرچه مانند خبر حمل نشده اند ، \_ ولی دلالت می کنند بر وقوعشان ، چنانکه گویند : خبرها هم پس از آگهی از آنها وصف اند .

پس درحقیقت عقدالحمل منحل بقضیته می شود ، همچنانکه عقدالوضع بگفته شیخ بقضیته مطلقه عامیه ، و بگفته فارایی : بممکنه منحل می شود .

وانحلال بدو قضیته صورت می گیرد . یکی آنکه خود مفهوم مشتق بدان منحل میشود . و دیگری آنکه بنسبت تام متقوم است میان موضوع ـ و ذات محمول ـ که مضاف بوصف است بقیـد مضاف بودن بوصف ، و جهت قضیتهٔ دوم عبارت است از همان جهت که قید بالفعل نسبت بذات مقیتد دارد .

پس اگر قید نسبت بذات دارای جهت امکان باشد ، مقید نسبت بذات بالامکان ثابت خواهد بود ، و اگر بضرورت ثابت باشد بضرورت ثابت خواهد بود . وانقلاب قضیهٔ ممکنه بضروریه لازم نمی آید ، زیرا ذات زید که بفعلیت کتابت مقیداست ، عین زید نیست .

همچنانکه کلّی ـ مقیّد بقیدی عین آن کلّی نیست ؛ پس انسان ِ مقیّد بضحک برای انسان بالامکان ثابت است ، همچنانکه خود ضحک برای انسان بامکان ثابت است ، زیرا ذاتی که بقیدی مقیّد است حکایت می کند از فعلیّت مبدء برای آن ذات ، پس اگر فعلیّت مبدء برای آن ذات بالامکان باشد ، محال است ذات مقیّد بضرورت ثابت باشد .

بعض محققین معاصر معتقدند که اصلاً معنی مشتق همان ذات است ، ـ نهایت امر همچنانکه اگر ما چیزهای دیدنی را باعینکهای رنگین گوناگون بنگریم با هرعینکی آن چیز را برنگی می بینیم ، آن ذات را هم گاهی از دریچه ماده و دانش می نگریم ـ و می گوئیم دانا ، و گاهی از دریچه ماده شفیدی می نگریم ـ و می گوئیم سفید ، و هکذا ا

۱ - نگاه كنيد بكفاية الاصول آيةالله خراساني با حاشيهٔ مشكيني ، چاپ تهران ۱۳۲۷، ۱ ما در صفحهٔ بعد

اما سخن ابن رشد که گوید: اگر سخن ابن سینا درست باشد و سفید نخست برجسم دلالت کند، هراینه سخن ما زید سفید است، دلالت خواهد کرد برگفته ما زید جسم سفیدست ، و هر آینه سخن ما جسم ابیض دلالت خواهد کرد برگفته ما جسم جسم ابیض، و این می رود تا بینهایت الخ . این سخن بدرجهای دور از خرد است که هر خردمندی بمجر د شنیدن آن بطلانش را می یابد، بحد شرح و تفسیر معنی کلمه این نیست که خود آنرا با چیز دیگر ترکیب کنند، و مثلا در تفسیر ابیض بگویند یعنی جسم ابیض ، و بگویند مدلول این کلمه عبارتست از مدلول یخود این کلمه در جسم سفید هم یعنی جسم سفید، پس سفید یعنی جسم سفید در جسم سفید هم یعنی جسم سفید، پس جسم سفید یعنی جسم سفید عبارت است بر هیچ خردمندی بوشیده نیست .

بقية حاشيه از صفحة قبل

ج۱ ، ص ۷۰ - ۸۵ ، ـ و درر الفوائد تألیف آیة الله شیخ عبد الکریم حاثری یزدی چاپ چهارم بدون تاریخ ج۱، ص ۳۰ - ۳۷ . بدایع الافکار تألیف آیة الله شیخ ضیاء الدین عراقی چاپ نجف ۱۳۷۰ ج۱ ص ۱۹۸ ـ ۳۷ . و نهایة الاصول تألیف آیة الله الحاج آقا حسین البروجردی ـ چاپ تهران ۱۳۷۵ ص ۲۷ ـ ۴۷ . و حقائق الاصول تألیف آیة الله حکیم چاپ نجف چاپ نجف ۱۳۷۲ ج۱ ص ۱۱۹ ـ ۱۳۷۰ و محاضرات آیة الله سید ابوالقاسم خوئی چاپ نجف ۱۲۹۱ ج۱ ص ۲۹۸ - ۲۹۸ و شرح منظومهٔ حکیم سبزواری ، چاپ تهران ، ۱۲۱۱

یحیی النّحوی ً الاسکندرانی

یحیی النتحوی از فیلسوفان بزرگئ اسکندریه ـ و از مفسران نامی کتب ارسطو ـ و جالینوس ، مردی موحد بوده، اقانیم سه گانه ترسایانرا رد کرده، برکتاب دیدوخش

بر قلس دهری رد نوشت ا نویسندگان شرح حال وی گویند: پساز آنکه اسکندری در سال بیستم هجری بردست عمرو عاص فتح شد ، یحیی النتحوی تا چندی بعد حیاة داشت که عمرو عاص از محضرش بهرمند می شد ، و اورا از سخنان حکیمانه یحیی شگفتی دست می داد . از تتم قصوان الحکمه بدست می آید که یحیی النتحوی از اسکندری به بفارس رفته ، و تا چندی پساز سال ۳۵ هجری زنده بوده - که با امیرالمؤمنین علی علیه السالام در زمان خلافت ظاهری آن حضرت (۳۵ – ۲۰) مکاتبه کرده ، - و بنابر این وی روزگاری دراز زندگانی کرده که عمرش از هشتاد سالگی هم در گذشته است .

ابن ابی اصیبعه درباب ششم کتاب خود<sup>۳</sup> علاوه برگفتاری درباره نبض نوزده مجلّد از تألیفات اورا در تفسیر کتابهای **جالینوس** فهرست داده ، وازاینجا دانسته میشود که وی در پزشکی دستی توانا داشته ، ولی او چون در فلسفه هم دارای تسلّطی بسزا بوده بنام فیلسوف شهرت یافتهاست .

ابن النّديم عدر فن "اوّل از مقاله هفتم علاوه بر دومقاله ـ و يک کتاب در ردّ برخی فلاسفه ، و چهارمجلّد تفسير او برمباحث منطقی ارسطو هفت کتاب

۱ ـ ابن ابی اصیبعه دربارهٔ این کتاب اشتباه کرده یکبار آنرا بنام « رد دیدوخس » در فهرست مصنفات او آورده بار دیگر بنام «رد برقلس» و نیز نگاه کنید بمختصر الدول ص ۱۷۵.

٢ ـ چاپ لاهور ١٣٥١ ص٢٣ - ٢٥ .

٣ ـ عيون الانباء چاپ بيروت ١٣٧٦ ، ج٢ ، ص٣ تا ٨ .

٤ ـ الفهرست چاپ مصر ١٣٤٨ ، ص٢٥٦ ـ ٣٥٧ .

از تألیفات فلسفی یحیی النّحوی را نام بردهاست ، ـ بدینقرار :

- ٢ ــ تفسير كتاب الكون والفساد ارسطو .
  - ٣ ــ تفسير مابال ارسطو .
- ٤ تفسیر سماع طبیعی ارسطو که این کتابرا ابن الندیم دیده بوده ، و از تاریخی که درین کتاب یافته چنین دریافته که میان او و تألیف این کتاب سیصد و اندی سال فاصله است .

قفطی از تفسیر سماع طبیعی او نسخه نفیسی داشته که گوید ده مجلّداست ۲.

ه ـــ ردّ کتاب دیدُخُس بیرُقُلُسْ دهری در ۱۸ مقاله ـ که نسخه این
کتاب را قفطی در دست داشته ، و از آن نقل کرده ، گوید کتابی بزرگ (و ۱۹ مقاله) است ۳.

۱ ـ ظاهر سخن اینست که فاصلهٔ زمان زندگی ابن فدیم تا زمان تألیف کتاب مقصوداست، وتاریخ ولادت ابن فدیم نامعلوم است ، ولی چون وی تاریخ وفات بردعی را در کتاب الفهرست بسال ۲۰ مبط کرده ، و او خود لااقل ده سال داشته که این تاریخ بیادش مانده بوده است ، پس ولادت ابن الندیم مسلماً پیش از ۲۳۰ اتفاق افتاده ، پس این کتاب هم نزدیک بسال بیستم هجرت تألیف شده بوده . وازطرفی هم یعی النحوی بگفتهٔ قفطی و ابن ابی اصیبعه در جوانی ناخدای کشتی بوده ، و پس از چهل سالگی بتحصیل حکمت پرداخته ، و پس از مدتی که نمی شود کمتر از بیست سال باشد فیلسوف شده ، و کتاب نوشته ، بنابراین گویا وی درسال بیستم هجرت در حدود هفتادسالگی بوده است واقد العالم .

۲ ـ اخبار الحكماء قفطى چاپ ليپزېك ۱۹۰۳، ص۳۹ و ۲۲۰.

٣ ـ تاريخ الحكماء قفطي ص ٩ ٨ و ٣ ه ٣ .

## ٣ ــ كتاب دراينكه هرجسم متناهي قوّت آن هم متناهياست .

۷ – کتاب در ردّ ارسطو در شش مقاله . و ابن ابسی اصیبعه گوید : وی بر ایساغوجی فرفوریوس هم تفسیر نوشتهاست .

از وصفی که مورّخین دربارهٔ تفاسیر یحیی النّحوی برکتب ارسطو یاد می کنند ، و از نشانی نسخهٔ تفسیر سما ع طبیعی او که بدست قفطی افتاده بوده ، چنین برمی آید که تفاسیر او بر کتابهای ارسطو دارای ارج وارزشی شایسته بوده ، اورا شاگرد مکتب <mark>ارسطو</mark> میدانستند .

امّا درباره ردّ او بر ارسطو:

شبهات يحيى النّحويّ سستاست

ابوالحسن بیهقی (ظاهراً بنقل از ابن سینا) گوید: هرچند شكوك يحيى النّحوي استوار مينمايد ، ولي جون عميق نگریسته شود ، شکوکش سست است ؛ دریافتن این شکوك ـ وگشودن گره آنها ، نفس را نیرو میبخشد ـ و دانش را فزونی ؛ و این شکوك چیزی نیستند که علمـاءِ رسمی بفطانت ، گره آنهـا را

بگشایند ، زیرا حل این شکوك بدانستن مطالب سماع طبیعی بسته است ا .

قفطی بنقل از ابن بطلان (متوفتی بسال ٤٤٤) گوید نقضهای یحیی النّحوى جدليّ و خطابيّ است ً .

شیخ در پاسخ ِ پرسش ششم ابو ریحان گوید : گویا تو درین گفتـار مخالفت با ا**رسطو**را از **یحیی النّحوی** کـه نزد ترسایان نیـرنگ زده ـ و تزویر کرده بود ، آموختهای ! ۳

١ ـ تتمة صوان الحكمه چاپ لاهور ١٥٦١ ، ص٢٤-٢٦ .

٢ ـ تاريخ الحكماء قفطي چاپ لييزيك ١٩٠٣ ، ص٣٠٦ .

٣ ـ جامع البدايع چاپ مصر ١٣٣٥ ، ص١٢٧ .

از آنچه نقل کردیم دانسته شد ـ که تفاسیر یحیی النتحوی برکتابهای ارسطو دارای ارزشی شایسته بوده ، ولی ازین سخن شیخ وازگفتار ابن بطلان پیدا می شود ـ که کتاب او در رد ارسطورا استوار ـ و جدی نمی انگاشته اند تا بیاسخ آن برخیزند ـ چه او درین کتاب از آیین فلسفی ـ که استدلال ببرهان است منحرف شده ، ـ و کتاب را از سخنان ِ جدلی ّ ـ و خطابی انباشته است ـ تا همکیشان خویش را بمخالفت با ارسطو ـ که طریقه اورا با آیین مسیح ناسازگار می پنداشتند قانع کند ، و از گزند کشیشان متعصبی که در پی آزارش بودند درامان بماند ، و کتابی که در رد یحی بفارای نسبت داده شده بدست نیامده است .

بيهقى (متوفتى بسال ٥٦٥) در تتمة صوان الحكمه كويد: «بيشترمطالبى كه امام حجّة الاسلام غزالى دركتاب تهافت الفلاسفه آورده تقرير سخن يحيى النتّحوى است ».

نگارنده گوید: با وجود اینکه فلاسفه ـ و متکلّمین ما کتاب تهافت عزّالیّ ـ وتهافت التّهافت ابن رشد هردورا بدست داشتهاند، ـ نه چندان توجّهی بایرادهای غزالی بر فلاسفه داشتهاند، و نه بانتقادهای ابن رشد بر ابن سینا ، گویا بنظرشان شکوك غزالی همان ارزش را داشتهاست که سخنان یحیی النّحوی داشت در ردّ ارسطو ؛ چه بگفته بیهقی «بیشتر سخنان غزالی تقریر ایرادات یحیی النّحوی است» و شاید وی از گفتار متکلّمانی مانند جبّائی هم چیزی برآن افزوده است . و ظاهراً علّت اینکه اگر برخی شبهات تهافت غزالی مانند شبهه مشهوره شهرتی یافته باز بنام غزالی مشهور نشده ، اینست که این شبهات را از اندیشه خود او نمی دانستند ، بویژه که همین شبهه هم گرچه در حقیقت از غزالی گرفته شده ، ولی خواجه زاده در تهافت الفلاسفه خود آنرا بصورت فعلی

در **آورده اس**ت .

حقیقتِ امر اینست ـ که غزّالی خود با سخنان خطابی ـ و جدلیّ مأنوس ترست ـ از برهانهایِ فلسفی ؛ چه تألیفات او از خطابه ـ و جدل فراهم آمده ، ـ که برخی دانشمندان گفتند: خطابیّات غزّالی ازبرهانیّات ابنسینا سودمندترست. و این سخن درست است ، زیرا نادرند کسانی که برهانهای فلسفی را فهم کنند ، ولی خطابیّاترا همگان میابند . بویژه ـ که تألیفهای مهم وی ، راهنمای شایسته مردی ـ و تهذیب اخلاق است .

محقق لاهیجی در شوارق! : سخن شیخ را که هرموجودی هرگاه بذات و بنگرند الخ ، نقل کرده ـ سپس گوید : «مانند همین گفتار را شیخ در کتابهای دیگر خود آورد ؛ و هرگاه او معنی مقصود از واجب و ممکن را تعیین کرده ـ اعتراض برمسلکی او باینکه لفظ واجب ـ وممکن مجمل است، ـ چنانکه غزالی گفته ، یاباینکه : چون نام ممکن برای ممکن حادث، حقیقی ، و برای ممکن قدیم ، غیر حقیقی است ، ـ پس بخش کردن موجود بممکن ـ و واجب قسمتی حاصر نیست ، و قسمتی ، که بطبع معروف است ، آن قسمت ممکن ، بحقیقی و ضروری است ، چنانکه ابن رشد گفته ، این هر دو ایراد بی جا ـ و بی معنی است » .

ونیز درصفحه دوم همین فصل گوید: «حکیم ابوالولید محمد بن رشدِ اندلسی در کتاب تهافت گفته است: نخستین کسی از فلاسفه که از این راه اثبات واجب کرده است ابن سیناست ، برای اینکه این راهی است بهتر از راه پیشینیان ، چه او گمان کرده که در این راه از گوهر موجود استدلال شده ، و در راههای

١ ـ شوارق ـ مقصد سوم ـ فصل اول .

قوم ازعرضهائي ـ كه تابع مبدء نخستين است ، اين سخن ابو الوليد است » .

نگارنده گوید: پسازین ابن رشد بمقام اعتراض برشیخ بر آمده ، که ما سخنان ِ اورا پیش ازین نقل ـ و رد کردیم ، ولی صاحب شوارق باعتراضهای او ننگریسته و برد و ایراد کردن آنها اعتنا نکردهاست .

متكلّمان كه گويند: عالم يعنى ماسوى الله حادث است، در تسلسل در نظر برهانهاي ابطال تسلسل، اجتماع در وجود ـ وترتبرا حكّما و متكلّمان شرط نمى دانند، و چون بر ایشان ایراد شود ـ که ازین سخن

لازم می آید که براهیس تسلسل در اعداد هم جاری شود .

اماً حکما که قائل بقدم زمانی جهانند \_ و ازاین عقیده لازم آید که حوادثِ پیاپی ، نامتناهی باشد ، درجریان برهانهای ابطال تسلسل شرط کنند \_ که آحاد سلسله میباید در وجود مجتمع \_ ومترتب باشند ، چه هرگاه آحاد باهم در یک زمان موجود باشند ، و میان آنها ترتب باشد ، براهین تسلسل آنهارا فرا می گیرد ، مقصود از ترتب اینست که یا علت \_ و معلول باشند \_ و یا امتداد جسمانی ، مانند یک ریسمان ، یا نخی \_ که تا بی نهایت کشیده باشد که هرپاره مفروض از آن ممتد جسمانی قابل اشاره است ، و هر قسمتی ، پیش از قسمت دیگر ، و جای آن جز جای اینست . بنابراین نفوسی که تنهای آنها ویران شده \_ و شماره آنها بی پایانست ، گرچه باهم موجوداند ، ولی مترتب نیستند \_ تابرهانهای ابطال تسلسل آنهارا فراگیرد ، وحوادث پیاپی روزانه نیز گرچه مترتباند ، ولی باهم موجود نیستند .

اعتراض خواجه زاده بر برهان ابطال تسلسل

خواجهزاده (متوفتی بسال۸۹۳) در کتاب تهافت الفلاسفه ا گوید: حوادثِ پیاپی \_ گرچه در هستی خارجی مجتمع نیستند، در وجود ظلتی بگفتهٔ فلاسفه مجتمع اند، چه همهٔ این حوادث درعلم ملأ اعلیٰ ثابت است، و گفتهٔ حکما

بوجود علمي حوادث منتقض مىشود .

اگرگفته شود که شاید حکما این علوم را نه چون وجود ذهنی ، بلکه طور دیگر ثابت میکنند ، یا در آنجا زمان نیست ، شاید آن صورتها در آن علوم ترتب ندارند .

گوثیم: نمیخواهیم بگوئیم دلیل ابطال تسلسل مطلقا ناتماماست ، بلکه میخواهیم حکما را باینکه دلیلهای ابطال تسلسل برطبق اصول خودشان تمام نیست ، ملزم کنیم ؛ پس وجود مبدء نخستین برحسب قوانین فلاسفه ثابت نمی شود ، و این مقصود حاصل است ، ـ زیرا حکما گویند صورت چیزها در عقول ـ ونفوس مرتسماست ، و علم واجب تعالی نیز بارتسام صورتهاست ، پس این حوادث که در وجود خارجی متعاقب اند ، در علوم آنها برحسب وجودهای ظلی خود مجتمع اند .

پاسخ اعتراض خواجه زاده

پاسخش اینست که گرچه علم مبادی بحوادث متعاقبه مسلّم است ، ولی در چگونگی علم مبادی بچیزها اختلاف است که آیا بصور است یا نه ؟ و بصورتهای

بسیار است ، یا بصورتهائی که متحد اند با عالیم ، پس برهانهای تسلسل نقض نمی شود . بعلاوه اگر دانش مبادی بوجود صورت چیزها در آنها باشد ، در صورتهائی که ازچیزها در مبادی مرتسم است ، ترتب لازم نمی آید ؛ \_ زیرا لازم

١ ـ تهافت الفلاسفه چاپ مصر ١٣٢١ ص ٨٠ - ٨٨ .

نیست که علم بمتقدم هم برعلم بمتأخر مقدم باشد ، و بنابرقول فارابی و شیخ که گویند : علم باری تعالی بحصول صورتهای چینزهاست در او ، و این علم بصورتها علم فعلی است نه علم انفعالی ، وبترتیب سببی ـ و مسبتی است ، ـ تا لازم نیاید صدور کثرت در یک مرتبه از واحد حقیقی . باز صورتهای علمی نزد آنان متناهی است ، هرچند معلومات حق تعالی نامتناهی است . و هیچ چیز براو پوشیده واز علمش پنهان نیست ، چنانکه شیخ این مطلب را در تعلیقات خود بتفصیل پیدا کرده ، و این بخش از تعلیقات اورا صدر المتألیهین در اسفار ـ ومحقی لاهیجی در شوارق آورده اندا .

فلاسفه ببراهین ابطال تسلسل مختلف مینگرند

و پوشیده نیست ـ که حکما درباره برهانهای ابطال تسلسل هم عقیده نیستند ؛ زیرا گذشت ـ کـه محقق دوانی برهان وسط و طرف را منتقض میدانست ، و همین برهانرا صدر المتألهین معتبرترین برهانهای ابطال تسلسل شمرد ؛ و نیز

محقق دوانی در انموذج العلوم برهان تطبیق را از برهانهای دیگر استوارتر دانسته ، ولی محقق میرداماد در قبسات این برهانرا تدلیس و مغالطی نامیده ، و صاحب شوارق سخن میر داماد را رد کرده ـ و همینجا و در گوهر مراد باعتبار آن کواهی دادهاست .

۱ - اسفار جلد سوم در الهیات اخص - فن اول - موقف سوم . - و شوارق - مقصد سوم - فصل دوم - مسألة دوم . - و تعلیقات شیخ نسخة خطی نفیس در کتابخانة اهدائی نگارنده در دانشگاه .

۲ ـ نسخهٔ خطی درکتابخانهٔ اهدائی نگارنده در دانشگاه .

٣ ـ شوارق ـ فصلششم ـ مسألهٔ سوم . ـ گوهر مراد چاپ تهران ١ ٢ ٧ ١ ، ص ١ ٦ - ٢ ١ .

تلخیص برهان اشارات

خواجه نصیر الدین طوسی در متن تجرید از برهان اثبات واجبِ اشارات الهام گرفته ، و آنرا در باب ابطال تسلسل با حـذف تقسیمـات شیخ بصورت تازهای آورده ا . و

صدرالدین شیرازی قدس سرّه نیز در شرح هدایه آنرا چنین تقریر کردهاست :

اگر درجهان هستی موجودی واجبِ بذات نباشد ، موجودات همه خواه بی پایان بوند ـ و متسلسل شوند ، یا بپایان رسند باینکه دور بزنند ، ممکن صرف باشند ، و هرممکنی ذاتاً نیستی او رواست ، پس نابود شدن سراسرِ آحاد چنانکه یکی هم بنماند جائز است ، پس هیچیک از آحادِ ممکنات مستند بسبی نبود ، و این محال است ، زیرا ممکن ، موجود نمی شود ، مگر اینکه سبی هستیش را واجب ـ و نیستیش را ممتنع سازد . پس بناچار هستی ممکنات (متناهی باشند یا نامتناهی) نیازمند بعلتی است بیرون از ممکنات .

بپایان رسید گفتار ما درباره ٔ برهان اثبات واجب شیخ در اشارات .

اکنونگوثیم فارابی نیز پسازآنکه برهان وسطو طرفرا چنانکه ازو نقل کردیم ایراد کرده ، از راه ِ دیگر باثبات واجب رسیدهاست .

توضيح مطلب اينكه صدرالدين شيرازى درالتهيّات اخصّ

راهیکه فارابسی بسوی اثبات واجب برگزیده است

اسفار"گوید :

«از دلیلهائی که بدون نیاز بباطل کردن دور و تسلسل واجب الوجود را

١ ـ نگاه كنيد بشوارق ـ فصل ششم ـ مسألهٔ سوم ـ وجه اول ـ و وجه چهارم .

٢ ـ شرح الهداية الأثيريه ـ چاپ تهران ١٣١٣ ص ٢٨١ .

٣ ـ جلد سوم اسفار چاپ اول صفحه ٨ .

ثابت می کند دلیلی است که بر امکان استوار است ، و آن اینست که پس از آنکه دانسته شده است ـ که چیز ممکن مادام که وجود او واجب نشود موجود نه مقتضی و همچنانکه ذات ممکن هیچ چیز را مقتضی نیست ، بخودی خود نه مقتضی هستی است ، و نه مقتضی اولویت هستی ، و گرنه ذات او در حصول هستی او بسنده بود ، و واجب بذات بود نه ممکن .

پس ممکن یکی باشد ـ یا چند تا ، مترتب باشد ـ یا متکافی ، درست نیست که وجوب هستی چیزیرا اقتضا کند ، زیرا مقتضی وجوب وجود چیز باید همهٔ راههای نیستی اورا ممتنع کند ، و این کار ممکن نیست ، زیرا ورود نیستی برمجموع علّت ومعلول ممکن روا بود ، گرچه روا نباشد که نیستی معلول را نابود کند، وعلّت را فروگذارد ؛ همچنانکه لوازم موجودات ممکنه چنین است ، نابود کند، وعلّت ، ممکنات خواه بپایان رسند ـ یا بی پایان باشند ، در اینکه نیستی را طرد نمی کنند (چنانکه انحاء نیستی ممتنع باشد ـ و وجود معلول واجب شود ـ تا موجود گردد) مانند یک ممکن اند . پس در موجود شدن ممکن چاره نیست از اینکه علّت او واجب الوجود بذات باشد ، و همین مطلوب است » . پسازین گوید :

« اشاره بهمین برهان است سخن فار ابی که گوید :

اگر سلسله هستی بی وجوب پیدا شود ، لازم آید یا هستی دادن ِ چیز ، خودرا، ـ واین فاحشرست ؛ ویادرستی نیستی او بخودی خود واین فاحشرست . بیایان رسید سخن فارایی ۱۰ .

۱ - این عبارت را صدر المتالهین در اسفار دو بار از فارابی نقل کرده ، یکبار در المتالهین در سفحهٔ بعد بعد

توضیحش اینست که در اولویتی ـ که از ذات آید ، یا خود ذات علّت موجب واقع شدناست ، پس چینز علّت خود بود ؛ و یا چیز بی مقتضی ـ و بی موجب ، و بی اقتضا ، و بی ایجابی از ذاتش واقع می شود ، در حالتی که نیستی او جایزست (زیراکه از حیّیزِ امکان ذاتی باینکه دارای رجحان یکی از دو سوی نیستی ـ و هستی باشد بیرون نیامده ، و هیچ چیز سزاوار نیست علّت نیستی باشد ، جز نبودن علّت هستی ، و درینجا علّت هستی وجود ندارد) پس

سپس بفرض اینکه ممکن برجحان موجود گردد متصف بهستی شود درحالتی که وجود ذاتی او نیست ، تاعلّت نخواهد ، ـ بلکه عرضی ومعلّل است،

درینصورت چیز بخودی خود صحیحالعدم خواهد بود .

بقية حاشيه از صفحة قبل

جلد اول در امور عامه صفحهٔ ۹ و در فصلی که در ابطال اولویت است ، و در اینجا آنرا بفصوص الحکم فارابی نسبت داده است ، بار دیگر در الهیات اخص درفصل اول دراثبات واجب الوجود ، و دراینجا مأخذ خودرا یاد نکرده است. نگارنده گوید: این عبارت خود می نما یاند که سخن فارابی است ، و درین مطلب تردیدی نیست ، بویژه ـ که مضمون آن هم ، از گفتار فارابی که درآغاز این مقدمه آوردیم ـ و ازآغاز رسالهٔ موسوم به الدعاوی القلبیهٔ او استفاده می شود ؟ ولی عین این عبارت نه در فصوص دیده شد ، و نه در رساله های دیگر او که در حیدر آباد هند بسال ه ۱۳۴ چاپ شده است .

۱\_ شق نخستین مبنی بر اولویت ذاتی کافی بود ، و این شق مبنی بر اولویت ذاتیهٔ غیر کافی است ، پس درین شق چیز موجود می شود \_ بی اینکه ما هیت یا چیز دیگر مقتضی باشد ، زیرا مفروض حصول سلسلهٔ وجود است بی وجوب .

۲ ـ بيان صحيح العدم بودن است بفرض اينكه اقتضا و ايجابي دركار نباشد .

پس همچنانکه ذات ـ و ماهیت ممکن ، علت رجحان ِ اتصاف بهستی است ، علت ِ خود اتصاف بهستی است ، علت ِ خود اتصاف بهستی هم خواهد بود ، زیرا :

از علّت نمیخواهیم مگر چیزی که معلول بسبب او رجحان پیدا کند، وبا اینکه خود علّت موصوف شدن خویش بهستی است ، نیستی او رواست؛ زیرا که بمرز وجوب نرسیدهاست، پس درینصورت ، نیستی او روا بود ، باوجود اینکه مقتضی نیستی نیست ، بلکه با وجود مانع ، یعنی با وجود باقی ماندن علّت مستی ، و این چیزی جز سفسطه نیست .

صدرالدّین شیرازی در الهیّات اسفارگوید: معنای سخن شرح صدرالمتألّهین فارابی اینست که این ممکن:

برگفتار فارابی
اگر وجوب وجود ـ و امتناع از نیستی را افاده کرد، لازم

آیدکه چیز علّت ـ و مقتضی خود باشد ؛ و این فاحشاست ، زیرا لازم ِ اینکه چیز علّت خود باشد ـ اینست که برخود مقدّم بود .

و اگر افاده ٔ هستی نکرد ، ـ و نیستی را ممتنع نساخت ، پس نیستی او خود بخود روا بود ، وناچیزی این قسم فاحش تر است، زیراکه درینجا هم هرگونه باشد محذور نخستین ـ که تقدم چیز برخود بود نیز لازم می آید ، ـ با محذور دیگری ، و آن اینست که هرگاه پس از موجود شدن ، و رود نیستی براو رواست ، پس چگونه از اوّل موجود شد ؛ زیراکه نیست شدن او پیش از هست شدن ، پس حکونه از اوّل موجود شد ؛ زیراکه نیست شدن او پیش از هست شدن ، پس موجود شدن ممکن بی سببی او د از نیست شدن ـ پساز هست شدن ، پس موجود شدن ممکن بی سببی که هستی او را واجب کند محال است .

نگارنده گوید: ممکن آنست که اگر چنان بخود او بنگریم بسخنی در نفی که هیچ چیز جز ذاتش را نبینیم نه مقتضی هستی است و نه اولویتت مقتضی نیستی ، حتی ذات و ذاتیاتش هم بر او صادق

نیست ، پس پیش از موجود شدن ماهیتی نیست ـ تا اولویت بخواهد ، پس این توهیم که ممکن بذاتش که بنگریم گرچه وجود برای او واجب نباشد ، ولی آولی بود ، پسموجود شود بمجرد اولویت ذاتی ـ بی اینکه بعلتی نیازمند باشد ، درست نیست ، ـ زیرا درینصورت اگر با قطع نظر از غیر ، بذات او که بنگریم مقتضی هستی ـ و هست است ، پس واجب الوجود است ، نه ممکن الوجود ؟ ـ چه واجب الوجود آنست که چون نظر بذات او کنیم با صرف نظر از غیر ، موجود باشد .

بفرض اینکه اولویت متصوّر باشد ، خواه از ذات ناشی شده باشد ـ یا ازغیر ذات ، یعنی علّتی ممکنرا هستی بخشد، تا آنگاه که موجود شدناو واجب نشود ، موجود نتواند شد .

چه با اولویت وجود عدمش رواست ، ـ یا نه ؟

اگر روا نیست آن اولویت ، وجوب باشد ، نه اولویت ، ـ زیرا وجوب محان ممتنع بودن عدماست .

و اگر با اولویت وجود، نیستی هم رواست ، پس جایز باشد ـ که بجای اینکه وجود واقع شد ، عدم واقع شود ؛ پس باوجود اینکه عدم جائزست ، ـ اگر وجود واقع شود ، ترجیح بی مرجّح است . و چون روا بودن ـ و ناروا بودن نیستی ـ پساز فرض اولویت شده ، و اولویت با ذات ممکن مأخوذ گشته ،

نشایدکه اولویت مرجّح یکی از دو طرف تردید باشدا.

و نیز برهان دیگریست منسوب بفارایی نزدیک بهمین برهان کرهان که ازو نقل کردیم ، و شهرت یافته است بنام استوار ترین ارابی برهان مختصر ، و آن چنین است :

استوارترین برهان مختصر از فارابی

«سلسلهای که بفعل تابی نهایت مرتب کشیده می شود، هرگاه هیچیک از آحاد او نیست مگر اینکه مانند واحداست ، زیرا یافته نمی شود مگر اینکه قبلا دیگری پشت او یافته شود، پس بر همه آحاد بی پایان صدق کند که جامه هستی نمی پوشند تا آنگاه که چیزی پیش از آنها موجود شده باشد ، پس عقل بالبدیهه گوید : که از کجا در آن سلسله چیزی یافته می شود ـ تا چیزی پس از و یافته شود انتهی .

مقصودش اینست که ممکنات بی پایان در حکم یک ممکناند، یعنی در اینکه دو متساوی تا آنگاه که یکی آنها بعلت جداگانهای رجحان پیدا نکند واقع نمی شود، ونیز مانند یک ممکناند دراینکه نیستی بر آنها رواست، زیرا که همهٔ راههای نیستی معلول بسته نمی شود مگر باعلتی که واجب باشد، نه بعلت ممکن ، زیرا از راههای نیستی معلول است نیستی خود علت، پس هرگاه چنین است، داخل شدن سسلسله در هستی ممتنع است؛ ـ زیرا هستی هریک آنها همانند شرطیه هائی است بی وضع مقدم .

۱ ـ برای تفصیل بیشتر نگاه کنید بشرح منظوسه ص۷۱ و گوهر مراد ص ۱۶۲ و شوارق مسألهٔ ۲۳ و ۲۶ .

۲ - اسفار جلد اول - مرحلهٔ ششم - فصل چهارم در ابطال تسلسل برهان نهم . - شرح منظومه ص۱۳۱، - شوارق - فصل ششم - مسألهٔ سوم، - پساز برهان ترتب، - ولى در شوارق نسبت آنرا بفارابى ياد نكرده است .

بپایان رسید سخن ما پیرامون برهان وسط و طرف ارسطو ، ـ و برهانی که شیخ از او الهام گرفته ، و در اشارات آوردهاست .

واز نگریستن بدانچه ایرادکردیم پیدا شدکه کسانیکه چنین میپندارندکه مسلمانان بر دانش چیزی نیفزودهاند، و اندیشه آنان از حدود شرح و تفسیر نارسائی از سخنان ارسطو درنمیگذرد، وکسانیکه همیناندازه توانائیداشتهاند نیز منقرض شدهاند، درست نیست ؛ چه:

ما باوجود کرفتاریهای گوناگون دراین مقدّمه یک موضوع کوچک یعنی برهان وسط و طرف ارسطورا گرفته و درآن فراهم نیاوردیم جز سخنان فلاسفه را ، و بمجرّد نقل سخنانشان هم بسنده نکردیم ، بلکه هر کجا لازم بود از اظهار نظر دریغ نداشتیم تا دانسته باشد ـ که چه اندیشه ها پیرامون گفتار او پدیدار شده ، و سرانجام اندیشه ها بجائی رسیده که شاید اگر ارسطو خود زنده می شد برای یافتن کنه این سخنان از مراجعه باستاد یی نیاز نبود .

و نیز آرزومندم که فارغ التتحصیلان دوره های دکتری فلسفه این چنین موضوعهای کوچک اختیار کنند ، و به بهم پیوستن سخنان دیگران بسنده نکنند ، و به بهم پیرامون آنچه نقل می کنند بیندیشند ـ تا شاید اندیشه نوینی بیفزایند ، وسخن دیگری را بخود نسبت ندهند ، و سخن هرکس دانسته باشد که از کجا گرفته شده است .

درآغاز مقدّمه وعده داده ایم \_ که شرح حال یحیی بن عدی را خواهیم نگاشت ، ولی اکنون فرصتی بدست نمانده است ، تا چنانکه شایسته است \_ بوعده خویش و فاکنیم ، پس بحکم مالا ییدر کُ کُلته الایتر کُ کُلته الله ایم می از او نگاشتیم ، پس بحکم مان اندازه که مجال داشتیم سرگذشتی از او نگاشتیم ،

و تحقیق بیشتر را بکسانی که برای چنین کاری آماده ترند وا گذاشتیم ، پس گوئیم :

يحيى بن عدى ابو زكريا يحيى بن عدى بن حميد بن زكريا التكريتي المنطقى الفارسي .

نام اصلی خود او و نام ِ جدتش بزرگمهر است ، وی از مسیحیان یعقوبی ـ و مبرزترین شاگرد متی بن یونس (متوفتی بسال ۳۲۸) و فارابی (متوفتی بسال ۳۳۹) بود ؛ برادرش ابراهیم بن عدی ، نیز از خواص شاگردان ِ فارابی بوده ، تألیفات فارابی را او فراهم آورد ، وشرح کتاب البرهانرا

۱ - مختصر الدول ابن العبری چاپ بیروت ۱۸۹۰ ص۲۹۰ – ۲۹۷ – تکریت و شهریست برکنار دجله - میان بفداد - و موصل درسی فرسخی بفداد - که ببغداد نزدیکترست ، و قلعه ای محکم دارد - که آنرا شاپور (۲۶۱ - ۲۷۲م) پسر اردشیر (۲۶۱ - ۲۷۲م) پسر اردشیر (۲۲۱ - ۲۲۱م)

یاقوت گوید: تکریت در اصل نام دختری بوده که آنجا سکونت گزیده است. (انساب سمعانی چاپ عکسی ص۱۰۸، معجم البلدان چاپ ووستنفلد ج۱ ص۱۹۸۱). ۲ ـ آغاز رسالهٔ ۱۶ از مجموعهٔ رسائل یحیی بن عدی اهدائی سرحوم آقای الفت در کتابخانهٔ سرکزی دانشگاه چنین است:

« مقالة ابى زكريا يحيى بن حميد بن زكريا بن يحيى بن عثمان بن حميد بن بزرجمهر في الموجودات » و آخر آن چنين :

« تمت ولله الحمد ، هذه الرسالة عملها ابو زكريا يحيى بن عدى وكان من اولاد الفرس وكان اسمه بزرجمهر الى ابى منصور بن فرخانشاه المنجم » .

نگارنده گوید : فرخانشاه منجمی خبیر و ایرانی بودکه ببغداد آمده و بسال ۳۹۷ همانجا وفاتکرد (اخبار الحکماء قفطی ص۲۰۱) .

٣ ـ تتمة صوان الحكمة (ص٩٠ و ١٠٢) .

فارابی در حلب بر وی املا کرد<sup>۱</sup> ، این دو برادر در مطالب علمی با هم مکاتبه داشتهاند۲.

ریاست ـ و شناخت دانشهای فلسفی بیحییٰ منتهی شد ، و او یکمانه عصر خویش بود . .

یحیی خطتی خوانا داشت ، وخوب مینوشت ، پیوسته کتابت می کرد ،

او دو نسخه از تفسیر طبری و نسخه های بی شماری از کتابهای کلامی را برای

پادشاهان و ثروتمندان نوشت ، وی خود گوید : شبانه روزی یکصد ورق
مینویسم بی ابن ایی اصیبعه گوید : چند کتاب بخط او یافتم .

چنانکه ازکتاب حاضر هم بدست میآید ـ وی سریانی را بسیار خوب میدانسته ، مؤرّخین گویند او برخی کتابهارا از سریانی بتازی نقل کرده ـ و نقل اورا بنیکوثی ـ و خوبی ستودهاند .

ازکتاب ـ و مقاله ـ و پاسخهای یحییٰ بپرسشهای معاصرینش ، قفطی فهرست چهلو نه عدد را بدست دادهاست .

مصحّح ِ تتمّة صوان الحكمة بنقل از بروكلمن گوید : «الآن هیچیک از مصنّفاتش پیدا نبست».

١ ـ عيون الانباء چاپ مصر ١٢٩٩ (ج٢ ص١٣٩) .

٢ \_ تاريخ الحكماء قفطي ص٣٦٣ .

٣ ـ عيون الانباء چاپ بيروت ١٣٧٧ (ج٢ ص٢٢٧ ـ ٢٢٨) .

الفهرست چاپ مصر (ص ٣٦٩) . و نيز نگاه کنيد به :

Rivista degli orientali Furlani C. Le Quastioni filosofiche di Abū Zakarīyā Yahià b. Adi. (1919 - 20) pp. 152 - 162.

نگارنده گوید: یک مجموعه از مصنقات وی دارای ۲۹ کتاب و رساله دوست فاضل عالیقدر ما مرحوم آقای میرزا محمد باقر ا کشت باین حقیر اهداء کردند، که آنرا بنام خود آن مرحوم بکتابخانه مرکزی دانشگاه تقدیم داشتم، واکنون موجود است .

چندین رسالهٔ دیگر او هم درکتابخانهٔ مجلس ـ وکتابخانهٔ مدرسهٔ مروی موجود است ، ازینرو ظاهراً چیزی از آثار وی ازمیان نرفته است .

ششمین رساله از مجموعهٔ اهدائی مرحوم ألفت پرسشی است دربارهٔ معاد که در سال ۳۰۱ از ری بدو فرستاده اند، که یحیی آنرا پاسخ داده است، و چون وی دربغداد می زیسته و بسال ۳۲۳ یا ۲۶ پس از هشتاد سال عمر همانجا در گذشته و مدفون شده است، و درتاریخی که این سؤال را از ری فرستاده اند یحیی در حدود ۲۱ یا ۲۲ ساله بوده، د ازینجا دانسته می شود که: وی در روزگار جوانی شهرت جهانی یافته است.

وچون دریکی از رساله های آن مجموعه خوابی را که در شنبه ۱۶/ ج۲/ ج۳/ دیده بوده حکایت می کند ، دانسته می شود ـ که : وی تا اواخر زندگی از کار وکوشش در راه دانش نیاسوده است ـ بویژه که ابن ابی اصیبعه در عیون ـ الانباء روایت کند که یحیی وصیت کرد که این رباعی را بر سنگ قبرش بند سند:

رُبَّ مَيْنَ قَدْ صَارَ بِالْعِلْمِ حَيَّاً وَ مُبَقَّىٰ قَدْ مَاتَ جَهْلاً وَغَيَّا فَا قَنْنَنُوا ٱلْعِلْمَ كَىْ تَنَالُوا خُلُوداً لا تَعُدُّوا ٱلْحَيَّاةَ فِي ٱلْجَهْلِ شَيَّا

يعنى : شَيْنَاً :

از تألیفات یحیی : کتاب سماع طبیعی ارسطو جلد اوّل آن باشرح یحیی و چند نفر دیگر بتصحیح عبدالرّحمن بدوی در سال ۱۳۸۶ در ۴۸۵ صفحه چاپ شدهاست .

اماً گفته ابو حیان توحیدی (متوفتی درحدود ۴۰۳) درکتاب الامتاع والمؤانسة دربارهٔ یحیی بن عدی باینکه «بد ترجمه میکند، بد عبارت است، وی مسائل گوناگون استخراج میکرد، در اللهیات ناتوان بود، ـ و راه درست نمی رفت، از دریافتن مطالب مهم آن عاجز بود» این سخن بهیچوجه شایسته پذیرفتن نیست، زیرا:

اولاً: وی همانجا گروهی از دانشمندان نامی مانند نظیف النقس رومی – عیسی بن علی ب ابو علی مسکویه – ابوبکر قومسی – ابن السمح – ابوالخیر خمار – ابن زرعه – استاد خودش ابو سلیمان سجستانی را یاد کرده، دربارهٔ یکایک آنان بیش از آنچه دربارهٔ یحیی گفته بود ناسزا گفته، بیسوادی – بخل – دیوانگی – دعوی باطل – حسد – نافهمی – کودنی، و غیر اینها بآنان نسبت دادهاست، باوجود این گوید:

«مجلس ِ يحيى مبارك بود، بيشتر اين دانشمندان ازمجلس ِ او برخاستند ــ و انگشت نما شدند .

نگارنده گوید : ابوحیّان مردی است ایرانی ، ماهر در ادبیّات ـ که با

١ \_ مقدمة كتاب المقابسات چاپ مصر ١٣٤٧ (ص١٨) .

٢ \_ الامتاع والمؤانسة چاپ مصر ١٣٧٣ (ج١ ص٣٣ - ٣٧) .

گروههای مختلف دانشمندان نشسته، ـ و از همنشینی با هـر دسته بهـرهای برگرفته است ؛ ولی در متون فلسفه شناخته نیست، آثار او هم نقـل سخنان دیگران است در عبارات ادبی .

بگفته یاقوت فاضلی است تهیدست – ناراضی – بهمه کس بد بین – کارش بدگوئی – دکّانش عییجوئی است ، در میان ادیبان فیلسوف است – در میان فیلسوفان ادیب – و درمیان محققان متکلّم .

از متن معجم الادباء برمىآید که مردم اورا متدیّن میدانستند ، واز نسخه بدل ذیل آن خلاف این فهمیده میشود ۱ .

سبکی از ابن نجار (بدون اظهار نظر) روایت کرده که وی درست عقیده بود ، درحالتی که از همین جمله «درست عقیده بود » نهمیده می شود که گوینده در مورد کردار \_ و گفتار شخصی که از او سخن می گوید خاموش است ، ومی خواهد وی را باین اندازه یاری کند \_ که مردم اورا مهدور الدّم \_ و ریختن خونش را مباح ندانند ،

لیکن گروهی از فضلا و ادبا ـ و دانشمندان نامور مانند : ابن فارس ـ و ابوالفرج ابن الجوزی ـ و حافظ ذهبی ، ابوحیان را از بدترین ِ زنادقه شمردهاند ، و در فن درایه الحدیث بثبوت رسیده است ـ که همواره جرح ، مقدم بر تعدیل است .

۱ ـ نگاه کنید بمعجم الادباء چاپ دوم سارکلیوث ۱۹۲۹ ـ ۱۹۲۸ (ج ه ، ص ۲۸۰ ـ ۲۸۰) .

٢ \_ طبقات الشافعيه چاپ مصر ١٣٢٤ ج٤ (ص١ - ٢) .

اکنون بنظر می رسد که دو سه مورد از تفسیر ابن رشد را لازماست توضیح بدهیم:

تعلیق برگفتار ابن رشد

اوّل اینکه در تفسیر این جمله از سخن ارسطو «لامن طریق

الأستقامة ولا من طريق النوع » درصفحه 16 .

## ابن رشد گوید :

مراد ازطریق استقامت اینستکه علّتها در وجود معیّت داشته و با هم موجود باشندکه درینصورت گویا بخطّی راست هستند .

و مراد از طریق نوع اینست ـ که : علّتها یکی پساز دیگری باشد، و باهم ومعاً موجود نباشند، ـ بروش چیزهائی که بیکنوع منسوبند، یعنی یکیشان پساز دیگری پدید آید، و جملهای پساز جملهای برینگونه ـ که : چون سپسین یافته شود پیشین تباه شده باشد.

بنظر ما گرچه معیّت علّتها در وجود شرط بطلان تسلسل است ، ولی در اینجاهیچ قرینهای درسخن ارسطو پیدا نیست که مراد او ازطریق استقامت معیّت در وجود است ، و اگر مراد او این بود ، می باید شرط دیگر بطلان تسلسل ـ که ترتیّب است نیز یاد کرده باشد ، بعلاوه چرا اگر با هم موجود باشند بر خطی راست هستند ـ گرچه نوعهای گوناگون باشند ، ولی اگر با هم موجود نباشند بر خط نیستند ، یا برخطی راست نیستند ، هرچند یکنوع باشند .

اماً طریق نوع بمعنی اینکه یکی پساز دیگری باشد ، یعنی در وجود با هم معیّت نداشته باشند ، این فرض مانند فرض طریق استقامت ، هم علّتهائی را که از یکنوع باشند شامل میشود ، و هم آنهارا که از نوعهای مختلف باشند ؛

بنابراین چگونه برروش چیزها (یعنی افرادی) هستند که بیکنوع منسوبند ، یعنی یکی پساز دیگری ـ و جملهای پساز جملهای یافته میشوند ، و حال اینکه چیزهائی ـ که از یکنوع هستند گاهی نوعشان کلتی منحصر در فرد است ، و کون و فساد در آنها راه ندارد ، مانند آسمانها (بگفته مشائین) .

و اگر مراد از یکی پساز دیگری تشالی ـ و تعاقب افراد نوع عنصری باشد ـ که کائن ـ و فاسد میشوند ، پس عدم تناهی آنها اتّفاقیاست .

اللّهم مگر مراد او از واحد واحد بنوع ، یا واحد بجنس باشد ، امّاً \_\_\_\_\_\_ اینکه احتمال داده استکه :

مراد ازطریق استقامت آنستکه نوع او واحد باشد .

ومراد ازطریق نوع آنست که علّتها انواع مختلف باشند، درستاست؛ ــ

ولی نه مثالی ـ که برای نوع واحد آورده درست است ، ـ و نه مثالی ـ که برای انواع مختلف آورده ؛ ـ زیرا :

پیدایش انسان از انسان همان تعاقب ـ و تتالی ِ افراد یک نوع است ـ که در مذهب مشّاء نامتناهی بودن ِ آن رواست . ـ و مثالی ـ که برای علّتهای گوناگون آورده درست نیست ، ـ زیرا تکوّن آتش از هوا ـ وهوا از آب گرچه از قبیل تکوّن نوعی است از نوع دیگر ، ولی نوع ِ علّت در هردو یکی است ، و آن علّت مادّی است ، و این مراد نیست ، بلکه :

مراد ارسطو اینست که انواع علّتها بیش از چهار نیست ، و ممکن نیست که علّتها انواع یی پایان باشند .

و ارسطو خود برای سه نوع ازعلّتها ـ که مادّی ـ وفاعلیّ ـ وغاثی باشد

مثال آورد ، و چهارمیرا که علّت صوری باشد ، احاله کرد\_ وگفت :

برهمین قیاس ، و پساز آنکه طریق استقامت را یاد کرد ، گفت :

برطریق نوع هم نمیشود که علّتها بیشاز چهار ـ و بی پایان باشند .

پس گفتـار ارسطـو پیرامون علّتهای چهارگانه است ، و مقصود او از طریق استقامت آنست ـ که در یک نوع ازعلّتها مثلاً علّت مادّی تسلسل جائز نیست ، ومراد ازطریق نوع آنست که علّتها انواع نامتناهی باشند ، زیرا ببرهان پیدا شده است که انواع علّتها بیش از چهارتا نیست .

دوم : درصفحه 18 قوله ايٌّ عِلَّة ُ النَّلْشَةِ الخ .

نسخه بدل که در ذیل گذارده چنین است : «آیئها عیلّة ُ آلثّالشّة ِ» این نسخه درست است و متن غلطاست ، زیرا :

« آئ » دراینجا استفهامیه است ؛ و ای استفهامی مضاف الیه او حذف نمی شود ، مانند فبیاً ی حدیث بعده و یو مینون . و آنکه مضاف الیه او حذف می شود « أی » شرطیه است ، مانند : آیا ما تدعو فله آلاسماء الحسنی .

وظاهراً گفتگو در هل بسیطه ، و درعلت هستی است، نه در هل مرکبه ، و سؤال از علّت ِ جنبش ِ سه تا . بنابراین هیچیک از سه تا علّت مطلقه هرسه نیست ، زیرا اوّلی علّت دومی است ، و دومی علّت سومی ، و اگر اوّلی علّت هر سه تا باشد ، لازم آید که علّت خود هم باشد ، و این با فرض ِ امکان ِ او درست نیست .

بنا براین سخن ِ یحیی درست است که گوید ترجمه اسحق غلط است ،

پس تفسیر ابن رشد اشتباه است.

شهرت ابن سينا لقد نجد ابن سينا مع شهرة موضعه من الحكمة الخ . در مغرب نگارنده گوید: از اینكه ابن دشد خود اعتراف می كند ـ كه

ابن سینا در حکمت مقام مشهوری دارد ، دانسته می شود ـ که در مغرب زمین هم شهرت ابن سینا چنان پیچیده بوده که ابن رشد که مخالف اوست ، از اعتراف بدین مطلب چاره نداشته است :

و مؤيّد اين مطلب است اينكه ابوالفرج ابن العبرى گويد:

«هرکس سخن ارسطو را از یونانی بزبان دیگر برگرداند تحریف کرد، وگزاف گفت، و ازمیان آنان فارابی و ابن سینا سخنش را درست دریافتند، ودانش اورا چنانکه شایسته بود برگرفتند، و بسرچشمهٔ آنسخنان دست یافتنده.

امًا اینکه گوید : « ابن سینا گفته که ممکن است که انسان از خاك خلق شود » .

اعتراض ابن رشد بر ابن سینا

ببینیم آیا این مطلب درستاست یا نه ؟! و اگر درستاست

تا چه حدّی درست است ؟!

وآیا ممکن است که ابن رشد در فهم سخن شیخ اشتباه کرده باشد ؟

پسگوئیم : یگانه گفتاری ـ که ممکن است این که ابن رشد بشیخ نسبت

میدهد از آن گفتار دریافته باشد اینست که شیخ در طبیعیّات شفا ـ فصل اوّل ـ
مقاله مقاله ۱۵ فن ۸ گفته است ۱ :

١ ـ كتاب الشفا چاپ تهران (ص ٥٠٧ ـ ٥٠٨) .

اماالدود فقد يتكوّن عن بيض الفِراش وبيض دود القزّ، وبيض الجراد، ثمّ يصير دوداً، ثمّ ينسلخ ويصير الحيوان الّذي ولده ؛ فلا يستغرب ان يكون مايلده سائر المُخَرَّزاتِ هكذا،

گفتار شیخ دربارهٔ تولّد و توالد انسان وحیوان

فعسى انّما شاهدوا من الأَحوالِ الثّلثة الوسط منها ، وهوكونه دوداً .

فقد ولد صديق لنا فيما اظنّ عقارب توالدت بعد ان تولّدت .

ليس يجب اذا كان الحيوان يتكوّن بالتّوالدان لايتكوّن بالتولّد ؛ \_ فانّه يجوز ان يكون التّوالد يحفظ النّوع والتّولّد يحدث في الاحيان اشخاصاً يبتدى منها الولادة \_ كما انّ النّاس ربما قطع التوالد عند واحد ينتهى منه اليه التولد.

ويجوز ان يكون العوارض الّتى تعرض فى الهواء يقطع النسل، ثمّ يعود النوع بالتّولّد فيكون التّولّد والتّوالد متعاونين فى استحفاظ النوع.

نگارنده گوید: معنی این سخن چنین است که «امّا کیرم توجمهٔ سخن شیخ پساز تخم شاپرکها پیدا میشود، و از تخم کیرم ِ ابریشم،

و از تخم ملخ که کرم میشود، و سپس از پوست خود بیرون می آید، و همان جانوری میشود که از او بوجود آمده بود، پس شگفتی ندارد ـ که آنکه

شاپرکهای دیگریرا که بالهای رنگین خالداری دارند میزاید ، همچنین باشد .

پس شاید از حالات سهگانه ندیده باشند ـ مگـر میانگین آنهارا ، و آن حالتی است که او کرم بود .

گمانم اینست که یکی از دوستان ما کژدمهائی تولید کرد ـ که آنها بچه زائیدند پساز آنکه تولید شدند .

واجب نیست که هرگاه جانور بتوالد پیدا میشود بتولد پیدا نشود ، زیرا

رواست که توالد نوع را حفظ کند ـ ودر روزگاری از تولّد اشخاصی پیدا شوند که بچّه زائیدن از آنها آغاز شود .

چنانکه توالد انسان قطع شود بنزد یکنفری ـ که تولّـد انسان از انسان ، بآن یکنفر منتهی میشود .

و جائزست که عوارضی در هواء پیدا شود که قطع نسل کند ، سپس نوع با تولّد بازگشت کند ، پس تولّد ـ و توالد در نگهداری نوع همدیگر را یاری کنند .

تفسیر نگارنده بستیم ازاین سخن شیخ چه مطالبی بدست می آید ؛ پسگوثیم : در آغاز سخن، شیخ چیزیراکه برای العین دیده برسخن شیخ میشود عنوان کرد ، و آن اینست که از تخم شاپرك و کرم

ابریشم \_ و ملخ ، کرمی پیدا میشود \_ که از پوست خود بیرون میآید ، و پرواز

می کند ، یعنی سرانجام پروانه یا ملخ میشود ، پساز پیداکردن این مطلب گفت : دور نیست که پروانههای دیگری هم چنین باشند ، آنگاه گوید :

مردم کیرم را دیدند که پروانه ـ یا ملخ ـ یا کرم ابریشم شد ، این حالت میانگین است ، اما چه چیز کرم میشود ندیدهاند .

آنگاه برای اینکه از حالت پیشین این کیرم آگهی دهد اینجا سند استواری بدست نداشت، ازینرو بگمان و تخمین ـ و حکایت از دوست خودکه دیده است که کژدم درمیان دو خشت یا دو آجر تولید می شود بسنده کرد، واین چیزیست که بسیار مشاهده شده است.

و این همانست که ابوالفرج عبدالله بن الطّیّب فیلسوف نامی بغـداد متوفّی بسال ۱۹۳۶ از مفسّران بزرگ کتب ارسطو ، و معاصر ابن سینا نیز معتقد بوده ، ـ که گوید :

« بسا هست که تولّدی توالدی میشود » ۲.

وحقیقت مطلب اینست که : برخی جانوران هستند ـ که هم تخم می گذارند، و هم می زایند ؛ و آنهارا Ovovivipare (تخم گذار زاینده) می گویند، یعنی گاهی همان تخم در شکمشان می رسد و باز می شود ، و تبدیل ببچه می گردد ، و بیرون می آید .

کژدم و جانوران دیگری که پیشینیان میگفتند : هم تولّدی هستند\_ و هم توالدی ، این قبیل حیواناتاند ، ولی :

آیا مقصودشان از تولّدی بودن اینستکه از خاك متولّد میشوند ،

١ \_ تاريخ الحكماء قفطي ص٢٢٣ \_ وعيون الانباء چاپ بيروت ج٢ ص ٢٣٥ - ٢٣٨.

٢ \_ تتمة صوان الحكمة ص٢٧ - ٣١ .

چنانکه ابن رشد گمان کرده ؟ یا مرادشان این بود که هم تخم میگذارند ، وهم بچه میزایند ؟

احتمال نخستین بعیـد مینماید، زیرا فلاسفه بویژه شیخ معتقدند که بجانوران کاملترین موالید سه گانه (معدن ـ نبات ـ حیوان) هستند، ـکه از ترکیب آخشیجهای چهارگانه بوجود می آیند، و هرحیوانی عَرْضِ مزاجی مخصوص دارد، و ازخاك چنان عَرْضِ مزاجی کجا تولید می شود ـ تا جانوری گردد.

بهرحال شکتی نیست که آنروز این مطلب روشن نبـوده ، و ازینرو میبینیم شیخ بحدس و تخمین سخن میگوید ـ نه بجد ً .

امیّا اینکه شیخ گوید رواست که توالد نوع را حفظ کند و از تولّد هم در روزگاری اشخاصی بوجود آیند که ولادت از آنها شروع شود ، مطلبیاست بسیار درست .

زیرا امروز مسلّم شده است ـ که کره زمین روزگاری را گذرانده ـ که هیچ زنده جانی در آن وجود نداشته ، و کهن ترین جانوران ، سخت پوستان ، و برخی از کرمها ، و شاید بعض اسفنجها ، هستند ـ که پیش از دو هزار میلیون سال قبل وجود نداشته اند ، پس بناچار این حیاتی که در روی زمین دیده می شود آغازی دارد که پیشینه آن از دو هزار میلیون سال در نمی گذرد ، بنا براین یقین حاصل است ـ که نخست از همین اجزاء که دارای حیات نبوده است جانور زنده جانی هرچند در پست ترین پایه و زندگی باشد که آنرا پیشینیان کیرم خراطین میخواندند ، متولّد گردیده ، و توالد و تناسل جانوران از آن جانور آغاز شده است ، و هرگاه محقیق است که زندگی در روی زمین آغازی دارد ، این آغاز است ، و هرگاه محقیق است که یکی از آنها مردم است ، پس سر آغاز حیاة

تولَّد است ، و پساز آن توالد شروع میشود ـ که هنوز هم ادامه دارد .

امّا این سخن شیخ ـ که گوید : چنانکه توالد مردم قطع می شود الخ که ظاهراً همین عبارت ابن رشد را باشتباه انداخته .

گویا مقصودش اینست ـ که :

انسان بمقتضاي ناموس تكامل انسان شده ، ـ چه محقّق است ـ كـه موجودات زنده بتدریج راه تكامل پیموده ، و كم كم در ظرف چد صد میلیون سال انواع گوناگون ـ و فراوان شدهاند .

مردم نوعی از جانورست ـ هرچند نوع کامل آنست و گفتیم ـ که نسل سلسله ٔ جانوران بهم پیوسته است ، و زندگی جانوران با پیدایش ساده ترین نوع آنها آغاز شده است ، پس جانوری مانند انسان که کاملترست ، بناچار دیر تر از جانوران ِ دیگر در روی زمین پیدا شده ، و فاصله ٔ او با جانوران ِ ساده ـ که سراغاز آفرینش ِ جانورند بیشترست ، یعنی آن جانور یک یا دو سلولی ِ ساده ، بیش از یک میلیارد و نیم سال پیوسته رو بتکامل رفته تا بالآخره بانسان رسیده است .

پس توالد تناسل انسان بجانوری میرسد ـ که نام او انسان نیست ، ولازم می آید ـ که جانور غیر انسان رو بکمال رفته ـ تابآ نجاکه از و جانوری پیدا شده ـ که ما اورا انسان مینامیم .

پس اگر ما بپیشینه خویش بنگریم ، ـ و رو بپدران و مادرانمان بعقب برگردیم بآ نجا می رسیم ـ که توالدِ مردم از مردم منقطع می شود ، و دیگر انسانی وجود ندارد . و ظاهراً شیخ هم جز این نمی گوید .

پس اگر ازما بپرسند: هـَل ْ أَتَىٰ عـَلَـى ٱلْإِنْسَانِ حـِين ٌ مـِن ٓ ٱلدَّهْرِ لَـــم ْ يَكُن ْ شـَيْنَا ٓ مـَذ ْ كُوراً ؟! ا

اگر پرسش مربوط بکرهٔ مسکونی ما باشد بناچار گوئیم : آری .

امَّا اينكه شيخ گفت : جايزست ـ كه : عوارضي درهوا يافته شود الخ .

این بیان همان مطلب پیشین است ؛ یعنی بسا هست ـ که با پیش آمدی نوع ِ جانوران ِ تخم گذارِ زاینده ـ از میان برود ، و ازتخم آنها که باقی می ماند ، آن جانور متولّد شود ؛ ـ وهم توالد کند (یعنی بچه بزاید) و هم تخم بریزد ، ـ تا از تخم ِ او هم همنوعش متولّد شود ؛ و در نتیجه توالد ـ و تولّد با همدیگر در حفظ نوع آن جانور یار و همدست باشند .

مسأله تکامل موجودات چیزیست ـ که پیشینیان ـ بویـژه دانشمندان اسلامی بدان توجّه کردهاند .

در نیمه ٔ اوّل قرن چهارم اخوان الصّفا \_ و سپس جاحظ در کتاب الحیوان ، و ابوعلی مسکویه در الفوز الأصغر \_ و در تهذیب الأخلاق خویش ، و ابن خلدون (متوفّی بسال ۸۰۸) درمقدّمه ٔ سوّم در اقالیم معتدل \_ ومنحرف ، برخی آنرا بیان \_ و بعضی بدان اشاره کردهاند ٔ .

ولی پایه استدلال ـ و روش علمی این مطلب باانتشارکتاب اصل الأنواع داروین استوار شد ، و متدرّجاً پیشرفت کـرد ـ تا اینکه اکنون مسأله تکامل موجودات در خـلال علـوم زمین شناسی ـ زیست شناسی ـ دیرین شناسی ـ

۱ ـ نگاه کنید بکتاب دیرین شناسی تألیف استاد محترم جناب آقای دکتر فریدون فرشاد چاپ دانشگاه ۱۳۲۳ و بکتاب چینه شناسی ایشان چاپ دانشگاه ۱۳۳۸.

٧ ـ مقدمة اصل الانواع ترجمة اسماعيل سظهر چاپ مصر ١٩٢٨ (ص ٢٩-١٤) .

چینه شناسی ، بخشی ازبرنامهٔ دانشگاهها را فرا میگیرد ، واز اصول مسلّم قطعی بشمار میآید .

نزد مسلمانان این مسأله نخست از نشر ترجمه عربی شرح بخنر برگفتار داروین بخامه شبلی شمیل در ۱۸۸۶ میلادی مطرح شد، وچون خود او وبرخی یارانش ـ که ایمان درستی نداشتند آنرا وسیله تظاهر بانکار آفریدگار قرار دادند ، ازینرو خدا پرستان ـ که معنی تکامل را درست درنیافته بودند ـ و برخی مؤمنان که گرفتار اعتقاد بخرافات اسرائیلی بودند ، گمان کردند ـ که نظریه تکامل مستلزم انکار خالق عالماست ؛ و برخی بر رد این نظریه همت گماشتند ، از جمله سید جمال افغانی کتابی نگاشت در رد دهریین که دو بخش است ، بخش نخستین در رد عقیده تکامل که آنرا اسماعیل مظهر در فصل پنجم کتاب ملقی السبیل در در کرده است ، بخش دوم در اینکه دین اسلام استوار ترین ملقی السبیل در کرده است ، بخش دوم در اینکه دین اسلام استوار ترین ادیان است .

پس این امورکه در بحث تکامل مورد توجّه قرار میگیرد ـ همه ، مظاهر یک علّت فاعلی هستند که همه دگرگونیهای عالم هستی را او منظّم ـ ومتناسب ایجاد میکند .

مگر جز اینست ـ که همه موجودات ِجهان در جنبش اند ، و رو بکمال میروند ، اگر چنین است که ما در باب جنبش جوهری گفتیم که اصل در همه جنبش است ، ـ نه آرامش ، و این خود دلیل برهستی ِ مبدء واجب الوجود است ، چه هر جنبنده جنباننده ای غیر از خود می خواهد ، و شراشرِ جهان از زمین ـ و

١ ـ ملقى السبيل چاپ مصر ١٣٢٦.

آنچه درآنست ، و کرات دیگر ـ و آنچه درآنهاست ـ همه در جنبش ، و در تغییر ـ و تغییر ـ و تغییر ـ و دگرگونی و تحوّل ـ و تکامل ، هستند .

کیست که آنهارا می جنباند ؟!

و بكدام مقصد همه مانند عاشقى كه راه ِ وصال معشوق مى پويد بى آرام در تكايويند؟!

نگارنده گوید :

جمله ذرات و کرات این جهان

ماه و خورشیدی که بینی زین و آن

بی قسرارند و اسیسرِ دام ِ عشق

نظم یکسانشان بد از احکام عشق

همه از کلتی و جزئی ـ و از کل و جزء لایزال در جنبشاند : جماد رو

بنبات می رود ، و نبات رو بجانور ، و جانور رو بانسان ، انسان نیز آرام ندارد ، از جنینی بجانوری ـ و سپس رو بانسان . و از کودکی رو بجوانی ـ از جوانی بمردی ، و ازآن رو بپیری ، و ازنظر معنوی ، مؤمن ، و پرهیزکار ، وعارف ، و واصل . و بعبارت دیگر از عقل هیولانی بعقل بملکه ـ وازآن بعقل بفعل ـ و ازآن بعقل مستفاد ـ و ازآن بعقل فعال ، راه کمال می پیماید ، پس کامل مطلقی باید تا محررك غائی و غایت همه جنبشها باشد ، چنانکه نگارنده گفته است :

كمال ِ مطلق، خورشيد ِ روى توست ازينرو

همه بسوی تو در جنبشند، عالی و دانی

دیگری گوید :

ياصنم ياصنم از خلـق ِ جهان مىشنوم

آن صنم كيست كه عالم همه ديوانه اوست

سراسر جهان طبیعی جنبش جوهری دارند، ـ و طبیعتهای همه سیّال است ، و نه تنها عَرَضْها ، بلکه جوهرهای عالم متغیّرست . و هر متغیّر حادثاست ، و عالم ، متصل واحد عالمهاست ، هر زمان جهان نویست میان نیستی پیشین ـ ونیستی پسین آ فعییینا بیآ لنخلتی آلاول بیل هم فیی لبس مین خکلی جدید .

و حدوث زمانی نیست مگر مسبوق بودن ِ هستی به نیستی ِ مقابل ، وعالم چنین است ، چه کل ّ هستی ندارد بجز هستی جزءها ، و کلیّهای طبیعی وجود ندارند جز بهستی ِ جزئیها ، و هر جزء جزئی مسبوق است بنیستی ِ زمانی ِ مقابل ِ وی .

جهان کل ّست و در هرطرفة العین

عـدم گـردد و لايبقيٰ زمانيـن

پس جهان حادث است ، وهرحادثی مُحَدِث میخواهد ، وآن مُحَدِث بناچار خود حادث نیست بلکه قدیم ـ و واجب الوجود است .

بهرحال مفسران قرآن کریم بویژه آنانکه پساز جوهری طنطاوی ـ وشیخ محمد عبده، تفسیر نگاشتهاند مانند شیخ مصطفی المراغی ، ومرحوم شیخ محمود شلتوت ، تفاسیرشان از اسرائیلیّات منز هاست ، و آیات مربوط بآفرینش را آن چنان تفسیر کردهاند ـ که باعلوم امروز سازگار است .

بتازگی هم جناب آقای دکتر یدالله سحابی آستاد دانشکده علوم کتابی

نگاشته اند بنام «خلقت انسان» و پس از مقد مهای دربارهٔ تکامل موجودات، و پیوستگی انسان بسایر جانداران (که از رشتهٔ تخصصی ایشانست) یکصد آیه کریمهٔ قرآن راجع بآفرینش و تکامل انسانرا گرد آورده، و بامباحث مربوط از دانشهای مذکور تطبیق کرده، و نتیجه گرفته اند که قرآن کریم با تازه ترین نظریات این علوم منطبق است، و آنها را تأیید می کند . این کار خدمت باارزش سودمندیست، و هنوز هم جا دارد که با مراجعه باحادیث مختلف خلقت در کتب اربعه متقدّمه و کتب اربعه متأخره، و دیگر کتابهای حدیث، و بآنچه در تفاسیر پیشینیان آمده، و بانظرهای گوناگون در علم کلام، و درسخنان عرفاء شامخین این کار تکمیل شود.

امّا چگونگی تصحیح نسخهٔ حاضر بدینگونهاستکه: از تفسیر ابن رشد نسخهٔ خطّی بدست نداشتیم، ـ ازینرو بساز آنکه بدون تصرّف در متن اغلاط چاپ بیروت آنرا

چگونگی تصحیح نسخه ٔ حاضر

بحدس ـ و اندیشه دریافتیم ـ آن کلمه ٔ درست را در ذیل نسخه نگاشتیم ـ سپس همان چاپ ، عکسی تجدید چاپ شد .

امّا تفسیر یحیی بن عدی \_ که تاکنون چاپ نشده بود ، چهار نسخه خطّی از آن بدست آمد \_ که هیچیک برقرن دهم مقدّم نبود ، ما هر چهار نسخه را باهم مقابله کردیم ، \_ آنچه نزدیک بصواب می نمود درمتن ، و آنچه دور از صواب دانستیم در ذیل صفحات گذاردیم ، و سعی شد \_ که همه اختلافات نسخه ها گرچه غلط باشد حفظ شود ، \_ تا دارندگان نسخه چایی علاوه بر متنی \_

۱ - چاپ تهران ۱۹۶۱ در ه ۱۹ صفحه .

که بنظرِ مصحّح درست مینماید ، اختلافهایِ نسخرا هم در دست داشته باشند ، چنانکه گویا آن نسخه های خطّی را جلوِ چشم خود دارند ، و اختلافات آنهارا برأی العین میبینند .

گاهی هرچهار نسخه بنظر مصحّح غلط بود ـ که باحفظ نسخه ها بغلط بودن آنها ، و بچگونگی عبارتی که بحدس و اندیشه درست مینماید تصریح شده است .

امًا نشانه نسخه هائى ـ كه در دست بوده بدينگونه است :

دوم: نسخه کتابخانه مروی که چون با نسخه سابق الذکر بقلم نگارنده مقابله شده ، در همان فهرست کتابخانه اهدائی معرفی شده ، و با حرف «ب» دراینجا بدان اشاره شدهاست .

سوّم: نسخه مجموعه اهدائی مرحوم الفت که چهاردهمین رساله آن مجموعه است ، و در فهرست کتابخانه مرکزی دانشگاه معرّفی شدهاست ، این نسخه ۲۳ ورق است و هرصفحه آن ۱۵ سطر است ، و بحرف (ج) بدان اشاره شده .

چهارم: نسخهایست عکسی بقطع کوچک که ۱۹ برگ است ـ هربرگ دو صفحه و هرصفحه ۱۷ سطر ـ که بوسیله فاضل گرامی آقای محمّد تقی دانش پژوه فراهم شده، و پساز مقابله آنرا بکتابخانه مرکزی فرستادم.صفحه

۱ ـ نگاه کنید بفهرست کتابخانهٔ اهدائی مشکات چاپ دانشگاه تهران (ج ۳ بخش یکم صهه ۱۰-۱۰۷) .

آخر این نسخه افتاده آست ، و با حرف (د) این نسخه نموده شده است .

اماً قرار دادن میان علامتهای هلال ( ) ـ و قــاّلاب [ ] و دو ستاره 

« « و گیومه « » بنا براین بوده که هلال نشانه مخصوص نسخه (آ) وقــاًلاب 
نشان نسخه (ب) وگیومه نشان نسخه (ج) و دو ستاره نشانی نسخه (د) باشد 
و این علامتها در بیش از چند مورد انگشت شمار بکار نرفته است ، ولی در چاپ 
ممکن است که یکی دو مورد اشتباه شده باشد ـ که مهم نیست .

امًّا ترجمه ٔ فارسی درهردو تفسیر مطابق نسخه ٔ تصحیح شده ٔ متن انجام گرفته است .

در پایان از همنام ـ و فرزندم آقای دکتر سیّد محمیّد مشکواق دانشیار دانشکده ٔ حقوق ـ و دانشکده ٔ اقتصاد که مرا در تصحیح مطبعی این کتاب یاری کردند سپاسگزارم ، حَفَظَه ٔ الله ُ وَ أَیَّدَه ُ وَزَادَ فی تَوْفیقه ِ . والحمد لله عَلَی ماوفقنا لاتمامه .

۲۱ ذیقعدة الحرام ۱۳۸۷ قمری ـ مطابق اوّل اسفند ماه ۱۳٤٦ شمسی
 تهران ــ نیاوران
 بنده ضعیف

ستد محمد مشكوة

فهرست نامهای کسان و چیزها \_ و اصطلاحات

```
T
        X01) P01) YF1) F1
آخشيجها (عناصر): ١٣٣، ١٤٢،
                                                  آئين : ٣١
                3713 277
                                             آئين فلسفي : ٢٠٤
             آداب: ۲۹،۲۸،۶
                                             آئين مسيح : ٢٠٤
 آداب اللّغة : ۲۹،۲۹،۳۲،۳۳، ۳۹
                                               آبلونيوس: ۲۸
آداب اللّغة العربيّة (كتاب): ٢٧،١٥،
                                     آثار : ۱۷۹،۱۷۲،۱۷۱، ۱۷۹
                              آحاد: ٥٩، ٠٢، ١٤، ٨٢، ٢٩، ٨٨،
            79,77,72,79
              ۱۱۲،۹۳،۹۶،۹۶،۹۳،۹۲،۹۱ ترم ابوالبشر: ۸۳
            آشکار: ۱۱۳ – ۱۳۲
                              آغاز (مبدء): ۸۳،۸۲،۸۱،۷۹،۷۷،
                              - 171 : 174 : 17A : 17V : 177
٠١١١ ٤٢١، ٨٥١، ٣٢٢ ، ١٢١٤
                              (17) 77() 77() 37() 37()
      971, 771, 777, 877
                              VY() • $1.3 ( $1.3 Y $1.3 Y $1.3
              ۱٤٤، ١٤٥، ١٤٦، ١٤٧، ١٤٨، آغاز جيات: ٢٢٨
               ۱۶۹، ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۵۳، ۱۵۵، آفریدگار: ۲۳۱
        آفرینش: ۲۳۴، ۲۲۹
                             آقاي الفت: ٢١٦
                                                    412
               آقاي ألبري: ٢٥
                                            آحاد بی پایان : ۱۶۱
                                              آحاد جمله: ۷۰
آقا حسین خونساری (محقّق): ۸۵.
```

· \٣٩ · \٣٦ · \٣٠ · \ \ \ \ \ \ \

131, 731, 331, 731, 001,

**آحاد سلسله: ۲۳، ۲۵، ۲۲، ۲۲، ۷۳،۲۷**،

(11) 711, 111, 011, 101

102,104

آن: ۲۰،۷۷،۷۵

اثمّه عليهم السلام: ٦

آيةالله الحاج آقا حسين البروجردي: ٢٠٠ ابن البطريق: ٣١

آيةالله حكيم : ٢٠٠

آيةالله خراساني: ١٩٩

آيةالله سيَّد ابوالقاسم خوثي : ٢٠٠

آيةالله شيخ ضياءِ عراقي : ٢٠٠

آیةالله شیخ عبدالکریم حاثری: ۲۰۰

الف

الدى: ۷۹،۷٥

ابدته: ۷۵

ابراهیم بن عدی : ۲۱۶

ابراهیم فزاری: ۲۱

ابرخس: ۲۸

ابرو (حاجب) : ۳۰

ابطال: ٥٧

ابطال تسلسل: ۲۵،۹۵،۹۶، ۲۶،۲۰،۲۶،

<sup>©</sup>، **٩**٩،**٩**٨،٨**٩،٧٤ ، ٧١،٦٩،٦**٨،٦٧

.117 . 117 . 110 . 118 . 1 . .

**712 (7.9 (7.7 (7.7 (109** 

أب مطلق (آدم ابوالبشر): ٨٣

ابراهیم فزاری: ۲۱

ابن ابی اصیبعه : ۱۳، ۲۰، ۲۳، ۲۳، ۳۲، ۳۲،

٠٣٠ ٢٠١ \_ ٤٤ ، ٤٤ ، ٤١ ، ٣٩ ، ٣٥

ابن اثر: ٣

ابن بطلان: ۲۰۶،۲۰۳

ابن النَّديم : ٥،٩،٩، ٢٢، ٢٣، ٢٣، ٣٨،

Y.Y.Y.1.49

ابن ندیم : ۲۰،۲۰، ۳۲، ۳۵، ۲۹، ۲۹،

19,11,14

ابن بختویه : ۳۸

این جلجل: ۳۲

ابن الجوزي : ۲۲۰

ابن حاجب: ١٢١

ابن خلدون : ۲۳،۱۶۰

ارز خلکان : ۳٤

این رشد: ۷۷، ۵۵، ۸۸، ۱٦٥، ۱٦٧، تا

(1) (1) (1) (1) (1) (1) (1)

PA() • P( 7 VP() • • Y) 3 • Y)

0.73 7.73 1773 3773 7773

745

ابن زرعه: ۲۱۹،۲۰۲،٤٥

این زیاد : ۳۷

ابن السمح: ٢١٩

ابوالفرج عبدالله بن الطّيّب: ٢٢٧

ابوالوفا بوزجاني : ٤٥

ابوالوليد (ابن رشد) : ۲۰۲،۲۰۵

ابوبکر : ۳۷

ابوبکر قومسی : ۲٤٠

ابوبكر محمد بن زكرياً الرّازى: ٦

ابوت (پدری) : ۷۰

ابوحامد محمّد غزّالي: ١٨٢،١٦٦،٧١

ابوالخير خمار: ٢١٩،٤٥

ابو داود سجستانی : ۷

ابو ریحان : ۲۰۳،۸۹

ابو ریده : ۳۹

ابو سعید سنان بن ثابت : ٤١

ابو سليمان سجستاني : ۲۱۹

ابو عبيد : ٥٤

ابو علی مسکویه : ۲۱۹،۲۱۹

ابو على بن هيثم (بطلميوس ثاني) : ٣٦

ابو على عيسى بن زرعه: ٤٤

ابو عیسی (ابو زکریاً) : ۲۵

ابوالفتح خازن : ٣٦

ابوالفرج بن العبرى : ۲۲۲،۲۱۹

ابو محمد شیرازی: ۵۹

ابومنصور بن فرخانشاه المنجّم: ٢١٦

ابن سینا (شیخ) : ۳۳، ۶۲، ۶۸، ۵۶،

· 1 V · · 1 1 9 · 1 1 7 · 1 1 0 · A 9 · A A

141, 141, 141, 141, 141,

4.7. 3.7. 0.7. F.7. A.Y.

777,772,710,7.9

ابن طفیل: ۵۶

ابن فارس: ۲۲۰

ابن ماجه: ٧

ابن ماسویه: ٥٤

ابن مطران : ۱۳

ابن مقفّع: ٣١،٢١،١٦

ابن ناعمه: ۲۷

ابن نجار: ۲۲۰

ابن هیثم : ۵۱

ابوالأسود دئلي : ١٠

ابوالحارث: ٢٥

ابوالحسن اشعرى: ١٩٣،٩

ابوالحسن بيهقى: ٣٧، ٤١، ٤١، ٤٦،

7.4

ابوالحسن ثابت بن قره: ١٤

ابوحیان توحیدی : ۲۱۹

ابوالفتح عمر بن ابراهيم الخيامي : ٧١

ابو نصر محمّــد بن محمّــد بن طرحان

الفارابي : ٣٣

ابو نواس : ٤٩،٤٨

ابو يعقوب اسحق بن حنين : ٤٢

ابو یوسف یعقوب بن اسحق کندی : ۳۷

ابیض: ۱۹۸

اتّحاد عاقل ومعقول : ٤٦،٤٥

اتّحاد مادّه و صورت : ٤٦

اتّحاد مدرك و مدرك : ٤٦

اتصاف: ۲۱۲،۱۹۶

اتّفاق: ۱۰۸

اتّفاقى : ١٠٦

اثبات (اثبات مبدء ــ اثبات واجب تعالى):

70, 70, 17, 07, 77, 77, 17,

۱۱، ۱۱۸، ۱۳۵، ۱۳۷، ۱۳۸، ۱۱۳

100, 771, 371, 771, 671,

711,419,419,117

اثیرالدّین ابهری : ۱۲

اجازه مجلسي اوّل بمجلسي دوم: ٦

اجتماع: ۹۰،۱۳۸،۱۳۳،۱۳۲،۱۳۸،

**۲・**7 < 1 £ 7

اجرام سفلیٰ : ٦٩ اجرام علوی : ٦٩

اجزاء : ۱۱۲،۱۲۲،۱۲۱،۱٤۱،۱٤۱،

140,144,181,188

اجزاءِ تحليليّه: ١٧١

اجزاءِ خارجيّه : ۱۷۱،۶۷

اجزاءِ سلسله : ٨٣

اجزاءِ عقليّه : ٦٧

اجسام: ١٤٢

احادیث: ۲۳٤،۷

احصاء العلوم (كتاب) : ٣٤

احكام: ١٦٥، ١٩٥، ٢٣٢

احمد آرام: ٣

احمد بن الطّيّب السّرخسيّ : ٤٣،٣١،

و ع

اخبار الحكماءِ قفطي (كتاب) : ١٥،

717,7.7.7.7

اختلاف : ۱۹۶،۱۷۶،۱۹۵

اخصّ : ۱۹۰

اخلاق : ٦

اخوان الصّفا: ۲۳۰،۵٤

ادات سلى : ١٨٥

اروپا: ۲۰،۱٦،۲، ۳۵،۳۲،۵۳۳

اروپائیان : ۲۹

ازرق: ۳۲

ازلی: ۲۹،۷۵

ازليه: ٥٧

اسیانیا : ۳٤

اسپینوزا : ۳۳

استاد رازی : ۲۰

استاد مجلسي : ٧

الإستبصار: ٦

استخر: ١٥

استدراك: ۱۰۹،۱۰۸،۱۰۹

استدلال: ٤، ٨٦، ٧٠، ٩٩، ٢٣١، ١٣٧،

Y.0.1A..1VY

استعداد: ۷۷، ۱۲۵، ۱۳۳، ۱۷۲،

استقلال: ۱۷۹،۱۵۲،۱۵۰

استناد: ۹۹، ۱۱۰،۱۱۰،۱۲۰،۱۱۲،

118

استنباط: ۱۸۲

استوارترین برهان مختصر : ۲۱۶

اسحق: ۲۲۳، ٤۲، ۳۷، ۲۷

اسحق بن عبدالرّحمن: ٣٧

اسد البراهين: ٨٩

ادب: ادبیّات عربی : ۲۰، ۲۷، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۲۰، ۲۲۰

ادباء : ١٥

ادریس: ۱۳

ادیان: ۲۳۱

الذّريعة: ٥، ٣٠

اراده: ۱۸۳،۱۱۰

ارباب انواع : ٤٨

ارتسام: ۲۰۷

ارث: ٤

ارّجان : ١٦

اردشير پاپكان: ۲۱۶،۱۵

ارسطاليس (عرب): ٣٥

ارسطو : ۹، ۱۲، ۱۵، ۲۱، ۲۹، ۲۹، ۲۹،

:01/07/00/02/07/07/27

\$7,34,44,64,48,18,14,13

PO() PF() ( · Y ) Y · Y · Y ·

3 · Y · 0 / Y · P / Y · Y Y · Y · Y

777,377,777

ارشمیدس : ۲۸

ارصاد فلکی : ۳

YV/ , F.Y , P.Y , O/Y

اشاعره: ۱۱

اشتباه: ۸۸، ۹۰، ۹۸، ۲۱، ۱۲۲،

111.111

اشتراك معنوى : ١٩٤

اشعث بن قس : ۳۷

اشعثيّات : ٥

اشعرى: ١١

اشعریها: ۱۹۳،۱۸۹،۱۲۲،۱۱۰

اشكال: ۱۶۲،۱۰۹،۱۰۲

اشياء (چيزها): ٨٨

اصالت وجود : ۱۸۶،۱۷۷،۱۱۹،۶

198

اصطلاحات (فلسفه): ۳۰

اصفهان: ۳

اصل: ۱۸۷،۳٦،۱٥

اصل الأنواع: ٢٣٠

اصناف: ١٠١

اصناف علّتها: ٩٤

اصول: ۲۰۷،۹

اصول اربعمائة: ٥

اصول اقليدس (كتاب): ۲۲،۲۰، ٤٥،

اسد بن جاني : ٢٥

اسرائیلی : ۲۳۱

اسرائيليات: ٢٣٣

اسرار: ۳۲

اسرارالآیات (مالاصدرا – کتاب): ۳۰

اسرار الحكم : ١٨٦

اسفار : ۵۳، ۸۹، ۱۹۳، ۱۹۶، ۲۰۸،

712,717,717,317

اسفزاری (حکیم مظفتر): ۲

اسفنجها: ۲۲۸

اسکندر: ۱۸،۱۲،۱۵،۱۲،۱۸۱

اسکندر افرودیسی : ۳۳

اسکندریه: ۲۰۱،۱۷،٤،۲

اسلام: ۲،۲،۱،۱،۱،۱،۱۱،۱۲۱۱

V( ) A( ) @ ( ) A( ) P( ) ( M ) 3 M )

**ντιλτιββιοβι•οιγοιτο** 

44.05

اسماعیل مظهر: ۲۳۱،۲۳۰

اسماعيل الهروى: ٤٦

اشارات (کتاب): ۲۲،۹۳،۵۸،٤٦،

· \ · Y · ¶ • · AA · A £ · VY · \ A · \ \

3.1, 071, 031, 401, 001,

٤٧

اصول چهارگانه: ۹

اصول کافی (کتاب) : ۹،۶

اصول دین : ۱۰

اصول فقه: ١

اصيل: ۱۹۱،۱۸۷،۱۷۹

اضافات: ۱۹۷،۱۹۲،۱۸۲

اضافه : ۱۸۶،۸۷،۷۰

اضافي: ۱۸۱،۷۹

اضداد: ۸۰

اطراف (آغاز وانجام) : ۸۲

اطلاق: ۱۹۰،۱۸۹،۱٤۹

اعتبار: ۱۷۲،۱۰۱،۱۰۱،۱۰۳

اعتباری: ۱۸۰،۱۲۹،۱۳۹،۱۸۲،۱۸۷،

Y+7:19Y

اعتدال: ١٤٢

اعتراض: ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۷، ۱۹۸،

775.7.7

اعتقاد : ۹۲ ، ۹۲ ، ۹۸ ، ۱۰۱ ، ۱۲۳ ،

۱۸۰

اعتقادات: ٩

اعداد: ۲۰۲

اعدام: ۱۹۷،۱۹۲،۱۸۲

اعدام ملكات: ۱۹۷،۱۹۲

اعراب (تازیان): ۱۰

اعم : ۱۷۱،۱۲۸، ۱۷۱

اعیان : ۷۵

اعيان الشّيعه : ٥

افاده: ۲۱۲

افاضه: ۱۵۱،۱٤۲

افراد: ۲۲۲،۱۹٤،۱۶۰

افراد سلسله : ۷۸

افغانی (سید جمال): ۲۳۱

افلاطون : ۲۰،۲۷،۲۵،۸۵

اقانیم سهگانه : ۲۰۱

اقتضا : ۷۰، ۲۰۱، ۱۰۲، ۱۰۸، ۱۲۹،

711,711,117,114

اقسام علّت : ١٢٣

اقلیدس: ۲۸،۲۸

اكبر : ۷۱

الهيّات: ١٨٦،١٧٥، ٩٥، ١٧٥، ١٨٦،١٧٥،

**117, 217, 117, 217, 217** 

الإستبصار (كتاب): ٦

الجماهر فيمعرفة الجواهر (كتاب): • ٤

الحيوان (كتاب) : ٣٨

الدّعاوى القلبيّه : ٢١١

44

الهلال: ٢٩ الذُّخيره (كتاب) : ۲۲،۲۱،۵۱،۵۱ اللهيّات: ٥٦، ٧١، ٨٥، ٩٥، ١٧٥، العشر مقالات في العين لحنين (كتاب): Y19: Y11 البري (آقاي البري): ۳۱،۲۵،۲۱، ۲۹،۲۹،۳۳ الفهرست (كتاب): ۲۲، ۳۹، ۳۹، ۲۹، امام حسن (ع): ٣٧ 11,14,14 امام (فخر) : ۱۰، ۸۹، ۱۰۶، ۱۰۸، الكافي (كتاب) : ٦ ٨٠١، ٢٠١٥ ، ١١٠ ، ١٢٢ ، ١٠٨ الكندى (كتاب): ٣٨ (11) • 11 (150 (17 (11) المبدء والمعاد (كتاب) : ٥٤ 190 (170 (10) (100 (10) المحجة البيضاء (كتاب): ٤٠ الامتاع (كتاب الامتاع) المسائل (كتاب): ٤٣ امتداد جسمانی: ۲۰۶ امتناع: ۱۹۲،۱۱۳،۱۱۸،۱۱۸،۱٤۷، 717 امرىكا: ٢ ام فروه : ۳۷

الوافي (كتاب): ٧ الوجوه والحدود (كتاب): ١٥: التراث اليوناني (كتاب): ٢٠، ٢١، ٢٤، 11:17:47:40 الذّربعة: ٥، ٣٠ امکان: ۷۰، ۹۱، ۲۰۱، ۱۰۶، ۱۰۲، الشيخ محمّد بن الحسن الطّوسي : ٦ ٨٠١، ٨١١، ١٢١، ٢٢١، ١٢١ الف صغري : ۸۹،۵۲ VY() YF() YV() TV() PV() الفت (محمد باقر): ۲۲۸،۲۱۸ 711 VAL : 001 : 001 : 111 الفهرست: ۱۵، ۱۲، ۱۹، ۲۲، ۲۲، 774 7.7.7.1 امكان خاصّ : ۱۰۸ القاهره: ٥٤ امکان ذاتی : ۱۹۸،۱۹۷،۱۹۷، ۱۹۸، الله: ١،١٧، ٩٦، ١٢٤، ٥٢١، ١٨١، 711 Y . 7 . Y . Y امكان عام: ١٨٤،١٠٨ الهام: ۲۱۵،۲۰۹،۱۵۹

امور عامّه: ۲۱۱،۱۹۳،۸۹،۸۹

امویان ــ بنو امیّه : ۱۸،۱٤،۱۰

اميرالمؤمنين: ٢٠١،٢٥

اميركوفه: ٣٨

انیاز (شریک): ۲۰، ۲۸، ۹۲، ۱۲۹، ۱۲۹،

109:10:11.

انتزاع: ۱۷۷،۱۲۱

انتقال علوم یونانی باسلام (کتاب) : ۳،

P1 , 17 , 17 , 77 , 77 , 07 , 77 ,

41

انجام (پایان): ۸۲،۷۹

انحراف: ۸۳

اندیشه : ۱، ۲۱۰، ۲۳٤، ۲۳۰

انديشه فلسفى : ٥٤

انساب سمعانی: ۲۱۶

انسان: ۱، ۸۳، ۱۱٤، ۲۵، ۱۷۹،

VAI , PPI , YYY , 3YY , 0YY ,

انسانیت : ۱۷۸

انعدام علّت: ۱۱۸

انفصال: ١١٩

انقطاع: ٩٥

انقلاب: ١٩٩

انموذج (العلوم) : ۲۰۸،۶۹

انوشیروان : ۱،۱۰

انيت : ۱۸۲، ۱۸۸

اوساط: ٩٠

اوّل: ۱۱۷، ۱۱۷، ۱۹۲، ۱۸۲، ۱۸۷،

744

اولویت: ۱۰۶، ۱۱۰، ۱۲۶، ۱۲۸،

Y18, Y14, Y11, Y1.

اولیٰ : ۲۰۱،۷۰۰،۱۰۹،۱۰۰،۱۲۹،

. 117 . 140 . 148 . 144 . 14.

774 , 714

اهل سنّت : ٧

اها رالله : ۳۰

اهواز: ٣٦

ایجاب: ۲۱۱

ایجاد : ۱۲۳،۱۱۲،۱۱۰،۱۱۲،۱۲۲،

101,10.11174,148,141

ایراد: ۸۲، ۲۸، ۸۸، ۸۹، ۹۲، ۹۳،

. ۱۲ . ۱۱۳ . ۱۰۸ . ۱۰٦ . ٩٩

· 164 (164 (16 · (14) 631)

YOL, VOL, PTL, (VI, 3.7)

710 (7.7 (7.0

ارادکننده: ۱۲۲،۱۰۱،۱۰۰

اران: ۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۲۰

ابران باستان: ١٦

ابرانشهر: ١٥

ایرانی: ۱۹، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۴۸، ۶۹، بحت: ۱۹۲،۱۸۶

719

ابرانیان: ۲۰،۲۲،۲۲،۲۷،۱۰ بحرالعلوم: ۳۹

3

ايساغوجي: ۲۰۳

ابن: ۷۹

بابک ساسانی: ۲۱۶

باریتعالیٰ : ۲۰۸،۱۵۱،۱۵۰

باديه: ٧٤

باطل : ۷۱، ۷۷، ۳۷، ۸۹، ۹۹، ۹۹، ۱۰٤،

٠١١٦ ، ١١١ ، ١١١ ، ٢١١٠

VII: • 71: 171: 771: 371:

124 . 120 . 179 . 170

باغنوی (فاضل): ۱۲۲، ۱۲۴، ۱۲۵،

101.129

باقى: ۱۲۷،۱۱٦

بالعرض: ۱۲۷،۱۲۷، ۲۲۸

بالقعل: ۸۰، ۸۱، ۸۲، ۱۲۱، ۱۶۲،

124,174

بالقوة : ٥٧،٧٧،٨٠٠

بتّاني : ٥٤

بحار (الانوار): ۹،۸،۷

ىحث: ١٧٧، ١٧٦

بحرین: ۳۷

ىخارى: ۱۷

بختیشوع (فرزندان) (خاندان) : ۲۰

£0,4%,41,4£,44

البخلاء (كتاب) : ٣٨،٢٥

بخنر (شرح) : ۲۳۱

ىداھت : ١٥٠

بدايع الأفكار : ٢٠٠

بدیهه: ۸۶،۱۱۱،۱۵۱،۲۱۴

بدیهی : ۷۰، ۷۲، ۱۰۸، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۰۸،

17. (144, 140

برزخي : ٤٧

برقلس دهری: ۲۰۲،۲۰۱

برقى: ٥

برلن: ۲۰

ىرمكيان: ۲۵،۲۲،۲۱، ۲۰

۲۰۸،۲۰٦ برهان عقلی: ۲۰۸،۲۰٦

برهان نابودی تسلسل : ۲۳،۰۳۳

برهان وسط وطرف : ۲۵،۵۷،۵۷، ۹۶

'A7 'AY 'AY 'YE UV' ' 79 U

VY1 , AY1 , PO1 , A . Y . P . Y .

710

برهانيات: ۲۰۵

بزرگمهر: ۲۱٦،۱٦

بصائر الدرجات (كتاب): ٥

البصائر النّصيرية: ٣٣

. بسیط: ۱۹۷،۱۹۵،۹۷

بسيط الحقيقة: ٤٨

بشرط لا: ۱۹۷

بصره: ۲۸، ۲۸

.

بطریق : ۲۱

بطلان: ۲۰۰،۱٤٦

بطلان تسلسل: ۲۷، ۲۹، ۹۸، ۹۸، ۹۹،

771.109

بطلميوس: ۲۱،۲۲،۲۱،۵۹،۷۶،۵۹

بطلمیوس ثانی : ۳۶

بعض (یاره) : ۱۳۱،۱۲۹،۱۲۹،۱۳۱،

براهین : ۲۰۸،۲۰۹،۲۰۹،۲۰۹

بردعی: ۲۰۲

بروز: ۱۲۵

بروكلمان: ۲۱۷،۳۹

برهان: ۱، ۱۸، ۳۵، ۳۵، ۲۶، ۲۲، ۲۸، ۳۸،

٤٩، ٨٩، ٩٩، ١٠٠، ١١١،

311,011, 411, 111, 771,

371, 071, 171, 171, 171,

171 ) 701 ) VOI ) POI ) TI

( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 ( ) 7 (

برهان ابطال تسلسل: ۵۸ ، ۲۷ ، ۹۷ ،

X11271

برهان اثبات حق تعالميٰ : ٩٥

برهان اثبات واجب (الوجود): ٥٣،

Y • 9 : 177 : 1 • • : 7 A : 0 A

برهان تضایف : ۸۳

برهان تطبیق : ۲۰۸

برهان تناهی ابعاد : ۷۷

برهان سلّمی (نردبانی) : ٤٧

سان الحق: ٥٢

بی پایان (نامتناهی) (بی نهایت) : ۷۶ ،

70) PO) .T. 17: 77: 77: PT)

14, 14, 44, 34, 44, 18,

(1 . . (9) (9) (97 (90 (98 (94)

(110 (117 (117 (111) 011)

7113 P113 1713 7713 3713

371, 771, 101, 701, 301,

101, Nol, 111, oll, 111,

7.7

بيت الحكمة: ٢٦،٢٤

بیروت: ۲۱،۲۰، ۲۳، ۲۲، ۳۸، ۳۸، ۳۸،

٠ ٢٢٧ ، ٢١٦ ، ١٩٧ ، ١٩٠ ، ١٦٥

745

بيرون (خارج) : ۱۲۲، ۱۲۸، ۱۲۹،

(10, (150 (178 (177 (17)

701, 301, 501, 901

بيروني : ٤٠

بی مرجتح (بلا مرجتح): ۱۰۷، ۲۰۸،

174 411.

بيتن: ١١٠

بين النهرين: ١٩

· 147 : 140 : 148 : 144 : 147

031; 731; 831; 931; 771;

177

بغداد: ۱۸۰۵، ۱۹، ۲۰، ۲۲، ۲۳، ۲۲، ۲۲،

17, 37, 00, 70, 517, 817,

777

بقاءِ : ١٢٥

بقاءِ معلول : ١١٨،١١٧

بقراط: ۲۷،۲۱،۱۳، ۲۷،۳۲،۴۷۱

بلادری: ۳۱

بناءِ : ١٢٥

ندّاء : ١٢٥

بنو اميّه : ١٤

بنوت (فرزندی) : ۷۰

بني ثقيف: ١٤

بنی عبّاس : ۲۵،۱۹،۱۸

بنی موسی : ۲۳

بود: ۱۵۹

بودن : ۱۹۵،۱۹٤

بهریز : ۳۱

بهمنیار: ۲۹،۷۷،۲۷،۸۲

بیان: ۱۳۳

بی نیاز : ۵۷، ۹۷، ۹۹، ۱۰۷، ۱۰۷،

٠١٧٩ ، ١٦٨ ، ١٥١ ، ١٤٨ ، ١٤٧

410,190,1AE

بيهقى: ۲۰۶،٤٦،٤١،٤٠،٣٧

پ

یادشاه (یادشاهان): ۲۱۷،۵۱،۳۸،۲۱

یاره (جزء): ۸۶، ۸۸، ۱۱۹، ۱۳۰،

171 · 771 · 371 · A71 · P71 ·

. 127 . 120 . 124 . 127 . 121

Y.7.170.172.107

یارسی: ۱۹،۱۵،۲۲،۷۷

یارسیان (ساسانی): ۲۹،۲۸،۱۷،۱٤

پاسخهای یحییٰ: ۲۱۷

یابان ( انتهاء ) : ۵۸ ، ۵۹ ، ۲۷ ، ۲۸ ،

. 10 \$ (10 % ) 17 6 ( ) 30 ( )

٥٥١، ١٥١، ١٥١، ١٥٠، ١٥٠،

779.71.67.9

يدرى: ١٩٧

یذیرا: ۱۸۶

یذیرنده (قابل) : ۱۶۰

یزشک : ۳٤،۲٥،۲٤

یزشکان: ۱۹،۲،۱۹،۲،۵۱۰

. £0 . £1 . ٣1 . 79 . 77 . 7V . Y .

Y+1:0+: £V: £7

يسرى: ١٩٧

یسین: ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۷۰، ۲۳۳

يول کروس: ۲۱

يهلوى: ٢١،١٥

بیابی (متسلسل): ۱۵۲، ۱۵۳

يبداش انسان: ۲۲۲

پیش: ۱۱۵

پیشی: ۱۷۹، ۱۹۵

پیشین: ۵۰، ۲۹، ۷۹، ۲۲۱، ۲۳۳، ۲۳۳

يېشىنە: ۲۲۸، ۲۲۸

پیشینیان : ۳۲، ۲۰، ۱۸۲، ۱۸۲، ۱۹۱، ۲۰۰۰

74. 444. 444

یبغامبران: ۱۳

پيغمبر (ص) پيمبر: ١٧،١٤،٤١

تأثّر: ۱۲۳

تأخّب : ١١٤

تألىف: ۲۰۲،۲۰۰،۹

تأويل : ۱۰۰،۸۸،۸٤

تاج العروس زبیدی : ۱۲

تاریخ: ۲۰۲،۳۹،۳۹،۲۸،۱

تاریخ ابنالعبری (کتاب) : ۳۲

تاریخ ابن جلجل (کتاب) : ۳۲

تاریخ فلاسفهٔ اسلام (کتـاب) : ۳۳ ،

٤٠,٣٥

تاريخ الحكماءِ قفطي : ۲۰۳ ، ۲۰۳ ،

777,717

تاریخ نویسان : ۳۹،۳۸،۳۹، ۶۰

تازی: ۱۰- ۱۲، ۱۷، ۱۸، ۱۹، ۲۱، ۲۱،

77; 77; 67; 77; 77; 77; 77; 77;

717,7.7.24,44

تازیان: ۲،۱٤،٤، ۲۹،۲۹

تالي: ١٤٩

تباهی: ۱۳۲،۱۱۳،۱۱۱،۱۰۸،۱۰۵

109:107:148

تباهى تسلسل: ١٤٧

تباهی دور : ۱۵۸

تبدّل: ١٢٥

تبع : ۱۹۷،۱۸۷،۱۲۱

تتالى : ۲۲۲

تتمة صوان الحكمة (كتاب) : ٣، ٣٢،

77, 77, 77, 13, 73, 77,

تجرّد روان : ۵۳

تجرید: ۲۰۹،۱۹۶

تجويز: ١٦٤

تحرير: ١٣٤

تحصيل: ۲۷،۷۷،۹۷، ۱۸٤، ۱۸۸

تحقيق: ٧٣، ١٥٠

تحقيق: ۲۱۶،۱۶۹،۱۰۳

تحوّلات (تحوّل): ۲۳۲،۱۲۵

تخصّص تعليمي \_ خلقي، طبيعي : ١٧٥،

177

تخلّف: ۱۲۲،۱۲۲

تخم گذار زاینده : ۲۳۰،۲۲۷

تدریج: ۱۲۲،۱۲۲

تدریجی: ۱۲۵

ترازو: ۱۰۹،۱۰۷

التّراث اليوناني (كتاب) : ۲۰ ، ۲۱ ،

ترتب : ۱۱٤،۹٤،۸٥،۷۰،٦٦،٥٨)

Y.V.Y.7.171.172

ترتیب: ۲۰۸،۱۰۱،۹۵،۶۸

تصديق: ١٠٧

تصریح: ۱۹۷

التّصفّح (كتاب): ٢٩

تصور : ۱۸۹،۱۵۱،۱۰۷ و ۱۸۹

تصویر: ۱۰۷

تضایف: ۲۱، ۲۵، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۷۹، ۷۹،

94491691

تطسق: ۱۰۸

تعاقب : ۲۲۲،۱٦٥،۱۲٥

تعدّي : ۷٥

تعديل: ٣٨

تعریف: ۱۰۸،۷۷،۷۶

تعقبًا : ۱،۷۹،۷۹،۹۰،۹۰

تعلیق برگفتار ابن رشد : ۲۲۱

تعلیقات (کتاب اشارات): ۷۰، ۹۰،

Y • A • 7 A • 7 7

تعلیقات فارایی (کتاب) : ۸۰

تعميم: ١٦٦

تعتن: ۸۲

تغــّر: ۲۳۲،۱۲٥

تفسیر: ۲۰۱۱، ۲۰، ۲۰، ۲۲، ۲۹، ۳۱،

ترجیّح: ۱۱۰۸،۱۰۹،۱۰۸،۱۰۷،۸۳

ترجّع بي مرجّع: ٦٨

ترجمه: ۲۱،۵۱۲،۲۹،۲۷،۲۹،۲۹،

۳۲، ۲۲، ۲۶، ۶۶، ۶۵، ۶۷، ۶۷، ۸۹، تصوّف: ۱

144611.

ترجيح: ۲۱۳،۱۸۸،۸۳

تردید: ۲۱۲،۲۱۱

ترسامان: ۲۰۳،۲۰۱

ترکی: ۳۰

ترکس: ۲۰۰،۱۸۷،۱٤۳،۱٤۲،۱۳۳

ترمذي: ٧

تساوى: ١٠٩

تسلسل: ۳۵،۷۵،۸۵،۹۵،۶۲ تا ۲۹،

۰۷، ۷۷، ۷۷، ۷۷، ۷۷، ۹۸، ۹۸، ۹۸، ۷۷، ۷۷، ۷۷، ۷۸

٩٩ ، ١١١ ، ١١٤ تا ١١٩ ، ١٣٠ ،

371, 771, 771, 731, 801,

۰۲۱، ۲۲۱، ۸۲۱، ۱۷۱، ۸۷۱،

77777777777777

تسمیه: ۱۹۹

تشریح: ۲۸

تشكّل: ۱۷۲

تشكيك : ١٩٥

تقدّم علّت : ۱۱۷

تقدير: ١١٣،١١٢

تقسیم: ۲۲۱،۸۲۱،۹۲۱،۰۷۱،۲۷۱

تقلید: ۱،۹۳،۹۴

تقویٰا : ۳۰

تقریر : ۷۲، ۷۳، ۸۳، ۹۹، ۲۰۱،

٥٠١، ٨٠١، ١١٣، ١١٩، ٥٢١،

. 107 (147 (147 (141 (140

Y . 9 . 7 . 2 . 10 V

تقوم : ١٦٤

تكافؤ: ٧٣

تکامل: ۲۲۹، ۲۳۰، ۲۳۲، ۲۳۲، ۲۳۲

تکثر: ۱۹۵

تكريت: ۲۱٦

تکوّن : ۲۲۲

تمام: ۹۳، ۱۰۵، ۱۵۹، ۲۵۱، ۱۵۹،

تمدّن: ۱۷،۱٤،۰٥

تمدّن ارویا : ۲۹

تمدّن اسلامي : ۲۸،۲۸

تمدّن جدید اسلامی: ۱۷

تمدّن ارران: ۱٤،۲

تمدّن نوین اسلام (جدید) : ۱۸

تمدّن يونان : ٢٣

(A9 (A2 (OV (OE (EV (EE (ET

٨٠١، ٩٠١، ١١١٠ ١١١، ١٣٠،

031, 731, 401, 301, 001,

( 197 ( 19 · ( ) A ( ) A ( ) A ( )

745,710

تفاسیر یحبی النّحوی : ۲۰۶

تفسير ابن رشد: ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۳۴

تفسير ايساغوجي : ۲۰۳

تفسير برمنطق ارسطو: ٢٠١

تفسير سماع طبيعي : ۲۰۳،۲۰۲

تفسیر طبری: ۲۱۷

تفسیر کتابهای جالینوس : ۲۰۱

تفسير مابال ارسطو : ۲۰۲

تفسير منافع اعضاء حيوان ٢٠٢

تفسیر نگارنده برسخن شیخ : ۲۲٦

تفسير يحبي بن عدى : ٢٣٤

تقابل: ۸۰

تقدر: ٥٧

تقدّم: ٥٥، ٧٠، ١١٥، ١١٨، ١٢٧،

717.190

تقدّم زمانی : ۱۱۷،۱۱۵،۱۱۵،۱۱۷،

تقدّم شيء: ٧٧

تناسل: ۲۲۹،۲۲۸

تناقض : ٧٤

تناهی : ۱۰۱،۹۵،۶۱،٤۷

تناهی سلسله : ۲۷

تناهی علل : ۸۵،۵۸

تنقيح: ٤٤

تنكلوشا البابلي : ١٥

توارد: ٦٣

توجیه : ۱۵۸

توالد: ۲۲۹،۲۲۷،۷۲۷،۸۲۲،۲۲۹،

74.

توحيد: ٦

توسيط: ۷۹،۷۸،۶۹

توضيح: ۲۱۳،۲۱۱،۲۰۹،۱۹۱

تولّد: ۲۳۰،۲۲۲،۷۲۰ تا ۲۳۰

توليد: ۲۲۸،۲۲٦

توهمّم : ۱۰۰

تهافت التهافت: ۵۶، ۱۲۹، ۱۲۹، ۱۷۱،

7.0.7.2.11

تهافت الفلاسفه: ۱۶۲، ۱۲۴، ۱۷۳،

Y10:Y.V:Y.E:1VE

تهذیب الاحکام شیخ طوسی : ۱۲،٦

تهذيب الأخلاق: ٢٣٠

تهران : ۲۰۹، ۲۳۹، ۲۷۹، ۲۸۹، ۲۰۹، ۲۰۹، ۲۰۹، ۲۰۹،

741, 341, 041, 241

تيادورس : ١٥

ث

نابت: ۹۹، ۱۰۳، ۱۰۶، ۱۱۲، ۱۱۹،

• 77. • 171. • 771. • 771. • 771.

731, 731, 001, 101, 201,

< 1 \( \cdot \c

مدا، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۸

Y1 . . Y . V . 199

ثابت بن قرّه (خاندان) : ۲۷،۲۳،۲۳،

20,21,2,,47,41

ثبوت: ۱۲۰،۱۱۳،۹٤، ۱۲۰،۱۲۰،۷۷۱،

141 · 1AV · 1A0 · 1AE · 1VA

1986197619061976197

ح

جا (مکان): ۱۱۱،۹۹،۹۷،۸۲،۷۷

110

جائز العدم : ۱۲۸

جاحظ: ۲۳۰،۳۸،۲٥

جاعل: ۱۹٤،۱۰۰،۹٤

جزئت : ۱٤٣

جسم: ۲۷، ۹۵، ۹۸، ۱۷۵، ۲۷۱،

1913 4913 6913 7913 4913

Y. 7 . Y . Y

جسم سپهري: ۷۱

جعده: ۳۷

جعفر: ۱۹

جعفریات (اشعثیات) (کتاب): ٥

جعفر برمکی : ۲۲،۱۹

جعل: ۱۹٤،۱۹۱،۱۲٤

جغرافی : ۱

جلال: ١٨٦

الجماهر فيمعرفة الجواهر: ٤٠

جنبش (حرکت): ۷۷،۷۸،۷۹،۸۱،۸۱،

747,170,170,17

جنبش جو هری: ۲۳۳،۲۳۱

جنبش توسطی (سیهری): ۷۷، ۷۷،

**V9** ( VA

جنبش سپهري (سرمدي) : ٦٩، ٧٦،

جنيش قطعي: ٧٤،٧٥،٧٦،٨٢،٨٢

جناننده: ۲۳۱

- جالينوس : ١٣، ٢١ ، ٢٨ ، ٣٢، ٤٣*،* 

Y.1. { V. { 7. { 60

جاماس : ١٥

جامع الأفكار (كتاب) : ٥٣

جامع البدايع: ٢٠٣،٨٩

جانور : ۲۲٦ تا ۲۳۲،۲۳۰

جبائی: ۲۰۶،۲۹

جبر: ٣

جدلی: ۲۰۵،۲۰٤،۲۰۳،۱۹۰

جدول نجوم : ۲۱

جدید: ۵۳

جذر: ۱۷٦

جرجیس بن بختیشوع: ۲۰

جرجی زیدان : ۱۰، ۲۷، ۲۷، ۳۴، ۳۹

جَرْح: ۲۲۰،۳۸،۳۰

جزء : ٦٣ ، ٥٥ ، ٧٧ ، ١٢٢ ، ١٢٣ ،

. 188 . 177 . 177 . 177 . 171 .

757,057,007,777,777

جزائری (سید محمد):

جزءِ ذات : ۱۰۹

جزءِ سيسين : ٦٥

جزءِ منفصله : ١١٢

جزئی: ۱۲۰، ۱۷۵، ۲۳۳، ۲۳۲

چیزهای مترتّب : ۷۰

چه چیزی : ۱۸۳، ۱۸۷، ۱۹۱، ۱۹۶،

197:190

چين (چينيان) : ۱۵،۱٤

چینه شناسی : ۲۳۰، ۲۳۱

ح

حائز: ۷۰،۵۷۰

حاجب ذات: ۳۰

حاج ملاهادی سبزواری: ۸۹

حاج میرزا حسین نوری: ۹

حادث: ۱٦٨،١٦٢،١٦٤،١٥٢١،١٣٠

171,0.1,1.7.777

حارث بن كلدة : ١٤

حاس و محسوس : ٤٦

حاشبه: ۸۱،۱۲۲،۸۶،۸۵ الاً ۱۱۱

حاشيه سد احمد: ۹۲،۹۲

حاشیهٔ خفری : ۷۱

جاشه شفا: ۲۷

حاصر: ۲۰۵،۹۸،۹۳

حاصل: ۸۱،۸۰، ۹۲،۹۴،۹۴،۹۸،۹۸،

7713 7713 3713 8713 6713

Y.V.108.101.10..181

حاضر: ۱۱۱

جنبنده (متحرّك) : ۲۵،۷۸،۷۷، ۲۹،

YT1 ( AY ( A ) ( A .

جندی شایور (گندی شایور): ۳۱

جنس: ۱۹۰،۱۸۳

جنگئ صفتین : ۳۷

جنین: ۲۳۲،۱۲۵،۱۲٤

جوامع (کتاب) : ۳۱

جوامع کبار اربع متأخّر : ۹،۷

جوامعالكلام: ٧

جواني: ۲۳۲

جواهر الكلام شيخ حسن (كتاب) : ١٢

جوهر (گوهــر) : ٤٨ ، ١٧٥ ، ١٨١ ،

. 941, 741, 181, 281, 481,

744

جوهری: ۱۸۱، ۲۳۳

جهات فاعليه : ١٢٥

جهان : ۷۸، ۱۲۱، ۲۰۹، ۲۰۹، ۲۳۱،

744,444

چ

چشم (عین): ۳۰

چهارمقاله (کتاب): ۳۸،۱۶

از ص ٥ چيز دربيشتر صفحات هست

چيز خارجي : ۱۲۰

حرکت بطیء: ۷۱

حرکت توسّطیّه (جنبشتوسّطی): ۷۹،

٧٧

حرکت جوهری: ۱۲۵،۵۳

حرکت سریع: ۷۱

حركت قطعيّه (جنبش قطعي) : ٧٦

حساب: ۲۸

حسّاس: ١٧٥

حسّ مشترك: ٧٦

حصول: ۲۰۱،۲۰۸،۱۵۱،۱٤٥،٤٨

حضرت عبدالعظیم: ۷۸

حضرت عسکری (ع): ٥

حضرموت: ۳۷

حضور: ۱۰۲،۱۰٤،٤٨

حق: ۷۱، ۱۰۳، ۲۰۱، ۲۰۱، ۱۲۵

117,118,178,107

حقائق: ۲۰۰،۱۹۳،۱۸٦

حقائق الأصول: ٢٠٠

حقوق اسلامي : ١٠

حقوقدان: ٨

حقیقت : ۱۱۸ ، ۱۱۷ ، ۱۰۳ ، ۱۱۸ ، ۱۱۸

110 111 111 111 111 111 111

۱۸۳ ، ۱۷۹ ، ۱۷۸ ، ۱۷۷ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ،

حافظ ذهبی : ۲۲۰

حال: ۱۰۸،۱۰۳،۸۸،۸٤،۸۱،۷۷

· 17 . 17 . 107 . 100 . 17 .

۱۸۲

حالت: ۱۹۸،۱۸۰،۸۰

حامل: ١٤٢، ١٤٤

حبيش: ۲۷،۲۳، ٤٣

حبيش بن الحسن الاعسم: ٤٣

حجاج بن مطر: ۲۲

حجاز: ١٤

حجة الإسلام (غزّالي) ٢٠٤

حجر: ۱۷۷

جد : ۲۷، ۹۳،۸۲،۸۰،۷۹،۷٦

حدّ استواء: ۸۸،۸۶، ۹۰،۲۰۷، ۱۱۰،

111, 171, 371, A71, Pol,

17.

حدّ دور : ۸۱

حدس ، ۲۲۸ ، ۲۳۶ ، ۲۳۵

حدوث: ۱۲۰،۱۲۰،۱۲۰،۲۳۳

حدیث (نبوی) : ۲،۲،۹،۸،۷،۱

٤٣

حرف: ۱۸۸،۱۸۷

حرکت: ۱۲۰،۷۵،۷۱

127.175

حقیقت ذاتی: ۷۵

حقیقت وجود: ۱۷۹،۶۷

حقیقی: ۲۰۸۰۱۸۵،۱۸٤،۱۸۳،۱۸۱

حکم از ص ۲۸ ببعد در بیشتر صفحات

هست

حکمای اسلام: ۵۲،۵۴،۸۸۸

حکمای متأخر : ٤٧

حکمت: ۲۲٤،۲۰۲

حکیم : ٤

حکیم طوسی (خواجه) : ۱۰۳، ۲۰۵،

1113 3113 1713 731 3013

198:107

حكىمان: ۸۸.۳۳

حکیم سبزواری : ۲۰۰.۱۹٤

حکیم مظفّر اسفزاری : ۲

حل: ۲۰۳.۶۹

حَلَب: ۲۱۷،۳٥

حمل: ۱۸۳،۱۷۸،۱۷۷،۱۱۹،۱۰۷

311, 791, 491, 691, 491,

191

حنین (خاندان) : ۲۳، ۲۲، ۲۷، ۳۱،

89,50,54,44,44

حنین بن اسحق العبادی : ۳۱،۲۰ حوادث روزانه (بومیّه) : ۱۲۵،۱۲٤،

Y.V.Y.7.178

حواشی شفا : ۱۲۲

حواشی چهارمقاله (کتاب) : ۲۹،۱٦

حيات : ۲۲۸،۲۱۸

حيّ بن يقظان : ٥٤

حيوان (كتاب الحيوان) : ٢٢٧،٢٢٥،

777

حیدرآباد: ۵۰،۷۵،۸۹،۱۸۰،۱۹۰

**7116191** 

حيّز: ۲۱۱،۷۶

حيوان: ١١٤، ١١٥، ١٧٨، ١٨٢، ١٨٨،

حيوانيت : ١٨٣

خ

خارج (خارجی – خارجیّه) : ۱۲۱ ،

194,190 5 191,189

خارج سلسله: ۹۸،۷٤،۹۷

خاص: ۱۸۳

خاصت : ۱۸٤،۹۷،۹۶

خالد: ١٩

خالد بن عبدالملک مرو الرودى: ٢٤

خلق القرآن عبدالجبّار (كتاب) : ٩

خلقت انسان (کتاب) : ۲۳۶

خلیج فارس : ١٦

خليفه: ٢٢

خلیل بن احمد : ۳۶،۱۰

خلیل بن ایبک : ۱۲

خواجه: ۱۱۷،۱۱۲،۱۱۳،۱۱۷،۷۲

111, 171, 731, 301, 701,

Y . 9 . 1 9 £ . 1 0 A . 1 0 V

خواجهزاده: ۲۰٤،۱٦٧،۱٦٥،۲٠٤،

Y • Y

خوارج : ۳۷

خوارزمی : ۲۱

خورشید: ۲۳۲،۱۶۶

خونساري (محقّق) : ۱۵۲

خيال : ٧٥

خيال ومتخيّل ، ٤٦

خيام (عمر بن ابراهيم) : ٧١،٢

د

دائره: ۲۲،۷٥

دائم: ۱۰۳

داخل: ۱۹۸،۱۹۰

دارا: ۱٦

خالد بن يزيد : ١٨

خالق عالم : ٢٣١

خاندان پيغمبر: ٤

خاندان نوبختی : ۲۰

خاور زمین : ۲

خاور شناسان : ۳

خاور شناسی : ۲

خدا: ۱۷،۱۱،٤

خدا پرستان : ۲۳۱

خداوند : ۱۷

خداینامه: ۱٦

خراسان: ۲۹،۱۹

خرافات اسرائیلی : ۲۳۱

خرد: ۱۰۲،۹٤

خط: ۲۲۱،۹۸،۷٦،۷٥

خطابه: ۲۰۵

خفری : ۷۲

خلاف: ۹۹، ۱۲۷، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۷،

104,184,184

خلافت: ٤٥،٣٧،١٩

خُلف: ١٤٦

خلفاء : ۱۹، ۲۰، ۲۰، ۳۸، ۲۹، ۱۹

خلفای عباسی : ۱۹

دجله: ۲۱۶

دخالت: ۱۵۸

دخيار: ١٠١،٩٥

دراية الحديث: ۲۲۰،۳۸،۱۲

دربار عباسی (عباسیان): ۲۰،۲٤

در باری: ۲۱

در بار بان: ۱،۳۰

درجات: ١٢٥

در ر الفواید : ۲۰۰

درستی: ۱۳٤

درون سلسله : ٩٩

دعوی: ۱۳۱،۱۰۵

دغل العين (كتاب): ٥٤

دقايق مخروطات: ٢

دکتر جي صبحي: ٤١

د کتر غفرانی: ۳۱،۲۱

دكتر ماكس مايرهوف: ٤٤،٣٤،٣٢

د کتر بحییا مهدوی : ۱۵،۳

دكترى فلسفه: ۲۱۵

دگرگونی: ۲۳۲،۲۳۱

دار الخلافه: ۲٤،۲۲،۲۰،۱۹،۱۸

دائم الوجود : ۱۰۲

داروین: ۲۳۱،۲۳۰

داستان: ۲۸

دانش: ۲۰،۲۳،۲۰،۵۱،۵۱،۱۸۹،۵۱، دربار: ۱۹،۳

745

دانش عقلی: ۲۰،۱۷

دانشكده حقوق: ٢٣٦

دانشكدهٔ اقتصاد: ۲۳٦

دانشگاه : ۲، ۱۵، ۲۰۸، ۲۱۲، ۲۳۰،

140,141

دانشمند: ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۶۲، ۶۲، ۵۶، ۵۶، درون: ۱۳۰، ۱۲۸

410

دانشمندان : ۲، ۲۰۱، ۲۰۰، ۲۱۹، الدّعای القلبیّه : ۲۱۱

77.

دانشمندان اسلامی : ۲۳۰،۵۲، ۲۳۰

دانشمندان ایرانی: ۱۸،۱۹،۲۲،۲۰

دانشمندان روم : ۲۰

دانشمندان شبعه : ۹،۵

دانشمندان علوم شرعي : ٣٣

دانشمندان معاصر: ٤٥،٤٠

دانشمندان بونانی: ۲۳

دانشهای فلسفی: ۲۱۷

دیوانهای شعرا : ۱

ديوفنطس : ۲۸

ذ

ذات : در بیشتر صفحات هست

ذات بسيط يگانه: ١١

ذا تواجب: ۷۰،٤٧

ذاتی: ۱۲۲، ۱۲۷، ۱۸۲۱، ۱۷۵، ۱۷۲۱

Y14:144.144

الذَّخيرة (كتاب) :

ذرات : ۲۳۲

ذوالمبدءِ : ٧٩

ذوالمنتهى : ٧٩

ذهبي (حافظ)

ذهن : ٤٨، ٧٤، ٧٤، ٩٣، ٩٨، ١٢١،

3412 8412 4412 5413 8413

194119711901184

ذيوجانس (ديوجن) : ٥١

ر

رابط: ۱۹۷

رازی: ۲۰،۲۰،۹

راهب: ۱۸

دلالت : ۲۲، ۷۷، ۲۰۱، ۱۳۶، ۱۰۶،

(141) 441) 441) 781)

Y . . . 19A

دلیل : ۱، ۲۱، ۲۸، ۹۵، ۹۹، ۱۱۱،

1113 3713 0313 9313 013

11/3 · 1/4 · 1/4 · 1/4 · 1/4 · 1/4

Y.V.198.1A7.1A.

دليل عقل: ٣٦

دليل وسط وطرف (برهان ...) : ٦٩ ،

17.147.14

دوازده امامی : ۹،۵

دوّانی (محقّق): ۲۰۸،۷۹،۷۷

دور: ۷۷، ۷۷، ۱۱۳، ۱۱۹، ۱۳۴،

Y • 9 6 1 VA 6 1 TV

دوره: ۱٦٥،١٦٤،١٦٣

دولت شاهنشاهی ایران : ۱۸

دون: ۲۰

دهر = دهری : ۲۳۰،۲۰۱

ديدُوخس بِيرُقْلُس : ٢٠٢،٢٠١

دیرین شناسی : ۲۳۰

دين: ۳۰

دین اسلام: ۲۳۱،۲۵

دین مجوس: ۱۶

ربّ : ۱۷۲

رجال : ۳۸،۱

رجبعلی تبریزی : ۱۱

رجحان: ۲۰۵، ۲۰۱، ۱۰۷، ۱۱۰، روم: ۲،۱۲،۲۲،۲۳،۲۰ رجحان

۲۱۲،۲۱۲،۲۱۱ رومی: ۱۵

رحم: ۱۲۵

رد: ۱۲۰، ۱۸۰، ۱۸۸، ۲۰۱، ۲۰۱ وی: ۲۱۸

۲۰۸،۲۰۹،۲۰۶ ریاضی: ۲۰۸،۲۰۹

ردّ دهرس: ۲۳۱ ، ۲۳۱ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۶۵ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۶۵ ،

ردّ کتاب دیدوخس : ۲۰۲ ریاضی.دان : ۳۲،۲

ردیف: ۹۰،۹۳،۹۲ و ریاضی دانان: ۲۱،۲

رسائل شیخ: ۷۱،۷۰ ریاضی دانان اسلامی: ۲۱

رساله: ۵۶،۶۰ ویشهر: ۱٦

- 30 13

رساله ٔ قطب ومنطقه : ۷۱ ز

رسالهٔ کندی : ۶۰ زائد : ۱۸۰،۱۸۲،۱۸۲،۱۸۹، ۱۸۵،

رشته : ۹۳ ۱۹۷،۱۹۰،۱۸۹،۱۸۲

رشته می پایان : ۹۳ (۱۰۱،۹۸،۹٤،۹۲،۳۵،۲۹ )

رشتهٔ سلسله: ٩٥

ز مان تازى: ۲، ۲۱، ۱۸۸

زبان پارسی (فارسی) : ۳۵،۳۱ رشید : ۳۷

رصد: ۲٤،۱٦،۳

ر صدخانه : ۲۱

رصد ملکشاهی : ۳

روان (روح) : ۱۶۲

زينون (رساله): ٥٥،٧٥، ٥٨ زبان لاتين: ٣٥

زبان يوناني: ١٨٨،٣١ س

> زسدى: ۱۲ سابح : ۱۸۲

> زردشت: ۱۵ ساذج: ۱۸٤

> زمان (وقت) : ۱۱۳،۸۲، ۱۱۴، ۱۱۵،

۱۱۲، ۱۱۷، ۱۱۸، ۱۲۴، ۱۲۳، ساسانی: ۲۹

744 . 4 . V . 4 . J

زمانی: ۲۳۳،۱۷۲

زمین: ۲۳۱،۲۲۹،۲۲۹،۱۹٤

زمین شناسی : ۲۳۰،۸۳

زنادقه: ۲۲۰

زنده جان: ۲۲۸

زندگی: ۲۲۹

زوایای مثلت : ۱۲۶

زوج: ۱۸۷

زوجت اربعه: ۱۲۶

زيجها: ٣

زیج شهریار: ۱۲،۱۵

زىد: ۱۹۹،۱۹۸،۱۹۳

زیست شناسی: ۲۳۰

زینالدّین عمر بن سهلان ساوی : ۳۳

زينالعابدين بن محمّد جواد النوري: ٣٠

ساحران: ۱٤

ساکن: ۷۷

سامراء : ٩

سانسکریت: ۲۸،۱۵

سبب: از ص٥٦ ببعد دراغلب صفحات

سبی : ۲۰۸

سببت : ۱۳٥

سېزواري: ۲۰۰،۱۹٤،۱۸۵،۱۲۶،۱۱

سبتوح: ۱۸۵

سکی: ۲۲۰

سيسين : ٥٥ ، ٥٧ ، ٦٢ ، ٦٩ ، ١٣١ ،

771:190:179

سیهر (سیهری) : ۷۱، ۷۶ تا ۸۷، ۸۰،

1 / 1

ستاره شناسی: ۲۹

سحابی: ۲۳۳

سجر: ۲۸

177179017901777

سلسله توالد وتناسل: ٨٣

سلسلهٔ علّتها: ۲۱، ۲۲، ۷۷، ۷۷، ۸۷،

3A, FP, VP, PP, 001, F01,

1791101

سلسله متناهى: ٩١،٥٩

سلسلة معلول (ها) : ۲۲ ، ۹۲ ، ۹۷ ،

131,0012501,701

سلسلهٔ ممکنات : ۲۸، ۲۹، ۲۹، ۱۱۳،۷۶،

17.104.107.108.141

سلسلهٔ نامتناهی : ۱۹، ۱۲۴، ۱۹۸

سلول : ۲۲۹

سليم (كتاب): ٥

سليمان بن على: ٣٦

سماع طبیعی (کتاب) : ۲۱، ۲۰۲،

Y19.4.4

سمعانی: ۲۱۶

سنان بن ثابت: ۲،٤١

سندبادنامه: ١٥

سند بن على: ٢٤

سند هند: ۲۱

سنن ابن ماجه قزوینی : ۷

سنن ابی داود سجستانی : ۷

سخت یوستان: ۲۲۸

سرآغاز (مبدءِ) : ۲۲۸،۲۲۲،۹٤

سرخاب : ٣٦

سرمدی: ۷٦،۷٤

سریانی: ۱۸، ۲۰، ۲۲، ۲۵، ۲۵، ۲۲، ۲۷،

717, 22, 27, 40, 47, 41, 71

سطح: ۱۷۶،۹۸

سعد وقتّاص : ۱۷

سفتاح : ۱۹

سفسطه: ۲۱۲

سفید: ۱۸۱،۱۷۷،۱۷۹،۱۸۸،۱۷۷

٠١٩١ ، ١٩١ ، ١٩٢ ، ١٩٢ ، ١٨٩

Y . . . 19 A . 19 V

سقراط: ٥١

سکون: ۸۰،۷۱

سلام الأبرش: ٢١

سلب (سلی) : ۱۸۱،۱۸۰،۷۹

117110

سلطان سنجر: ٣٦

سلسله: از ص ٥٧ ببعد زياداست.

سلسلهٔ آحاد: ۲۰۶،۱۲۱،۹۶

سلسله بى پايان (تسلسل) : ۲۰،۸۷،، ۹۰،

سنن نسائی: ۷

سوالب: ٩٥

سوريه: ٤

سوفسطائی : ۱۸۲

سهل بن ربتن طبری: ۲۲،۲۰

سيّال: ۲۳۳

السياسة (كتاب): ٣٤

سيبويه: ٣٦

سيَّد ابوالقاسم خوثي : ۲۰۰

سیداحمد (علوی) (محشی شفا): ۵۸،

(VO 5 V) (V · (7V · 70 / 71 / 7 ·

· 109 · 97 · 97 · 10 · 15 · 10 · 10 · 10

171

سيّد جمال افغاني: ۲۳۱

سید صدر شیرازی: ۹۵،۵۳

سيّد محمّد جزائري: ٧

سيّد محمّد مشكواة : ٢٣٦

سيّد نعمة الله جزائري: ٣٣

سیرت پیامبران (ص): ۱

سيفالدوله: ٣٥

ش

شابور اوّل: ۲۱۲،۱۵

شارح (حکیم طوسی) : ۲۹ ، ۱۰۳ ،

V.1, V.1, 111, 311, 411

. 152 . 155 . 154 . 151 . 15.

A31, P31, 301, 701, Vol.

109.101

شارح مقاصد: ۱۹۳

شاعر: ٣٤،٣٦

شافیه (کتاب) : ۱۲

شام: ٤، ٣٦

شبلی شمیل : ۲۳۱،۲۳۰

شبهه مشهوره: ۲۰۶

شرايط بطلان تسلسل: ٤

شرايع محقيق اوّل: ١٢

شرح: ۱۲، ۱۳، ۲۵، ۴۵، ۲۵، ۲۱۹، ۱۱۹،

771, 271, 141, 141, 231,

· Y · · (19A (19T ( 10V (189

Y10, Y11, Y.1

شرج اشارات : ۱۳۰

شرح امام : ١٥٠

شرح بخنر: ۲۳۱

شرح تجرید: ۷۱

شرح دراية: ١٢

شرح رباعيات مالاجلال دوّاني : ١٢

شرح رضی استر آبادی : ۱۲

شیء (چیز) : ۷۵، ۱۱۲، ۱۷۲، ۱۹۲،

191

شیئیت : ۱۰۷

شهید (اوّل): ۱۷۲،۳۷،۱۲

شیخ (ابن سینا) : از ص۲۲ ببعد دراکثر

صفحات هست

شیخ اشراق : ۱۹۶،۱۸۶

شيخ احمد احسائي: ٣٠

شیخ بهائی: ۳۶،۲۷

شيخ حرّ : ∨

شیخ طوسی : ۲

شیخ مرتضیٰ انصاری: ۳۳

شیخ مفید: ۱۲،۹،۲،۵

شيخيّه: ١٩١

شيز (سينيز – شينيز): ١٦

شعه: ٤٩،٩،٧،٥

شیمی: ۲۹،۲۸

ص

صاحب بحار (مجلسی)

صاحب جواهر: ٨

صاحب جهار مقاله: ۳۷

صاحب شوارق: ۲۰۸،۲۰۶

صاحب محاكمات: ١٥٦

شرح سخن شیخ : ۱۹۰

شرح قاموس فیروز آبادی : ۱۲

شرح کتاب برهان : ۲۱۶

شرح لمعه : ١٢

شرح مقاصد تفتازانی : ۱۹۳،۱۲

شرح مقنعه مفید: ۱۲،۶

شرح منظومه : ۱۲، ۸۹، ۱۹۱، ۱۹۶،

71267 ..

شرح هدایه: ۲۰۹،۱۲

شرح هستی (وجود) : ۹۲،۹۲

شرکت: ۱۵۱

شروط متعاقبه : ۱۵۱،۱۵۰

شرط متعاقبی : ۱۵۰

شربك العلّة: ١٧٢

شفا (کتاب): از ص ۳۳ ببعد در اغلب

صفحات هست

شكوك: ٢٠٣، ٢٠٤

شلتوت (شیخ محمود) : ۲۳۳

شناخت (معرفت) : ۲۱۷،۶۰

شوارق: ۸۹، ۱۲۷، ۱۸۴، ۱۹۳، ۱۹۴،

712,7.9.7.7.7.0.190

شهر استخر: ۱۵

شهرزوری (نزهة الأرواح) : ۳۷،۳۲

صادر: ۱۹٤،۱۰۷،۱٤۸،۱۰۹

صادق : ۸۶،۱۲۱،۸۶،۱۸۹،۱۸۹،

714,140

صاهل: ١٧٥

صحيح العدم: ٢١١

صحیح بخاری: ۷

صحیح ترمذی: ۷

صحیح مسلم نیشابوری: ۷

صدرالدّین شیرازی (ملا صدرا): ٤٦،

٠٢١، ٢٨١، ٩٩١، ٥٩١، ٨٠٢،

Y17, Y11, Y19

صلق: ۲۰، ۱۱۹،۱۱۲، ۱۱۹،۱۱۹،

171, 371, 071, VVI, PAI,

Y12,197,190,19.

صدور کثرت: ۲۰۸،۱۹٤

صدوق (محمد بن على بن بابويه):

19(9(760

صفات: ۱۹۳، ۱۸۹، ۱۸۹

صفات اضافیّه : ۱۸۶

صفات اكرام: ۱۸٤

صفات ثبوتي : ۱۸۵،۱۸٤

صفات جلال: ١٨٥

صفات جمال: ۱۸٤

صفات سلىي : ١٨٥

صفات نفسي: ۱۸۹

صفات معنوی: ۱۸۹

صفات واجب تعالى: ١١

صفت: ۱۱، ۹۰، ۹۱، ۱۰۲، ۱٤٠

۹۲۱، ۱۸۱، ۲۸۱، ۱۸۶، ۱۸۶، ۱۸۹،

191

صفوى: ٧

صفتن: ۳۷

صلاحالدّين ايّوبي : ٣٤

صلاح الدّين خليل بن ايبك الصفدى:

17

صلب (بوحناً): ۲٥

صموثل: ٣٤

صورت: از ص۲ بیعد دراکثر صفحات

هست .

صورت صناعي: ١٢٥، ١٤٢، ١٤٣٠

122

صورت طبیعی : ۱۶۳

صورت عرضی: ۱۲۵

صورت مادّی: ۲۸

صورت نوعتّه: ۱۲۶، ۱۲۰، ۱۳۳،

188:184:184:18.:144

صورتهای علمی : ۲۰۸

صورت هنری : ۱۶۳،۱۶۲

صوری: ۱۷۱،۶۱،۹۷۷

صوفيان: ٥٣

ض

ضاحکت : ۱۹۸

ضحّاك: ١٥،١٤

ضحک : ۱۹۹،۱۹۷

ضد : ۲۹،۸۰

ضرب: ۱۷۶

ضرورت : ٥٧ ، ٥٨ ، ٨٦ ، ٨٧ ، ٩٣ ،

. 1 . 1 . 1 . 9 . 1 . 9 . 1 . 1 . 9 .

P.1, .11, 111, 111, 711, 711,

1996108618961816189

ضروری : ۷۳ ، ۱۶۸ ، ۱۲۵ ، ۱۲۹ ،

4.01199118

ضلع : ٤٧

ط

طائر : ۱۸۲

طالع: ٣

طب: ٤ (يزشكي)

طبايع : ١٢٥

طبعاً (ذاتاً) : ١٠١،٩٥

طبقات: ۱۰۱

طبقات الأمم (صاحب): ٤٠

طبقه: ٦١

طبقات الشّافعيّه: ٢٢٠

طبیعت : ۱۸۹،۱۸۳،۱۷۹، ۱۸۹

طبیعت متشابهه: ۷۱

طبیعی : ۱۷۶،۱۷۰،۱٤۲،۵۲،۲۷۱

طبیعیّات : ۱۳، ۲۹، ۲۵، ۵۶، ۷۵،

1.1.99.90.49

طبیعیّات (ارسطو): ۲۹

طبیعیات (شفا) : ۲۲٤،۹۹،۷۹،۷۹

طرفین : ۱۰۹،٦٤

طریان: ۱۳۲،۱۳۵

طریق: ۲۲۲،۲۲۲،۲۲۲،۹۲۲

طريقه: ۲۰۶،۵۶

طلسم: ۲۸

طنطاوی (جوهری) : ۲۳۳

طوسی نصیرالدّین : ۲۰۹ (شیخ طوسی)

طهران (تهران): ۷۸،۲۰

عبده (محمد): ۲۳۳

عجم: ۱۷

عدد: ۲۹، ۹۵، ۲۹، ۱۲۱، ۲۷۱

عدم (نیستی) : ۲۰۹،۱۰۸،۱۰۳،۷۹

171, 771, 771, 371, 371,

744

عدم احتياج : ١١٠

عدم تباهی: ۱۵۹

عدم تناهی : ۲۲۲،۹۰

عدمی: ۱۸۰، ۱۸۶

عرب: ۱۸۸،۳٤،۲۵،۲۷، ۱۸۸

عربی: ۱۸، ۲۰، ۲۲، ۲۷، ۲۹، ۳۱، ۳۱،

77, 37, 07, F7, V7, P7, Y3,

741,144,144

عرشية (مالاصدرا): ۳۰

عرض: ۸۰،۱۸۲،۱۷۲،۱۸۵،۱۸۸،

٨٨١، ١٩١، ١٩١، ٢٩١، ٢٨١

744, 4.7

عرض خاص: ۱۹۸

عرض عام: ۱۹۸

عرض مزاجي: ۲۲۸

عرضی: ۱۲۱، ۱۷۹، ۱۷۹، ۲۱۱،

عرف: ٤

ظ

ظرف: ۱۹۵،۱۹۶

ظهور: ۱۲۱

ع

عادت : ۱۸۸

عارض: ۵۱،۱۷۱،۱۷۱،۱۷۱،۱۷۱،۱۷۱،

٠ ١٩٤ ، ١٩٢ ، ١٩١ ، ١٨٠ ، ١٧٩

190

عالم: ۱۱، ۱۲۱، ۱۸۵، ۲۰۲، ۲۰۲،

۲۳۳، ۲۳۱، ۲۰۷ (جهان)

عالم مثال : ٧٤

عام : ۱۳۱، ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۸۲، ۱۹۱،

191

عاملي (شيخ حرّ):

عباس اقبال: ٢٠

عباس مولوی: ۱۱

عبّاسیان : ۱۹

عبدالله عبّاس: ١٠

عبدالجبار: ٩

عبدالرّحمن بن اشعث: ٣٧

عبدالرّحمن بدوی : ۲۰ ، ۲۱ ، ۳۷ ،

719

عبدالملك مروان: ٣٧

هست .

علّة العلل: ١١٩

علّت اولیٰ : ۹۰

علّت بی پایان (نامتناهی) : ۵۸ ، ۲۶ ،

178 . 177 . 147 . 99

علّت بيروني: ١٦٥،١٥٥،١٤٧،١٤٦

علت تامة : ١٢٦،١٢٣

علّت جنبش: ۲۲۳

علّت چيز (شيء): ١٣٢

علّت خارجي: ٦٦، ١٠١،١٠١، ١٣١،

101 110 111 P31 1 101 1011

171,701,701,751

علّت داخل: ۱۶۸

علّت ذات : ۱۳۲

علّت رجحان: ۲۱۲

علّت يسين: ١١٣

علّت صوري: ۲۲۳،۱۷۱،۵۷

علّت غاثی : ۲۲۲،۵۷

علّت غير معلول: ٦٨

علّت فاعلی: ۷۳،۷۲،۹۱،۹۰،۷۳،۷۲،

. 104 . 189 . 179 . 1.1 . VE

171,771,971,171,177

علّت قابلي : ٦٠

عرفاء: ٢٣٤

عرفان: ۱، ۳۰، ۳۰

عروض: ۱۹۶،۱۰

عسكرى عليهالسلام: ٥

عصر: ٤٤

عصر اموی : ۱۸

عصر صفوی: ۷

عصر عباسي : ۱۸

عصر متوكّل : ٢٦

عقد الحمل: ١٩٩

عقد الوضع: ١٩٩

عقل: ۳۰، ۶۰، ۶۰، ۲۲، ۱۰۹،

371, PV1, FX1, 381, 081,

718:19V

عقل مستفاد: ۲۳۲

عقل بفعل: ٢٣٢

عقل بملكه: ٢٣٢

عقل فعيّال: ٢٣٢

عقل هیولانی : ۲۳۲

عقول: ۲۰۷،۱۷۲،۱۷۲،٦٩

علامهٔ خفری: ۷۲

عَّلامهُ دوَّاني (محقَّق دوَّاني):

علّت: از ص٤٨ ببعد دربيشتر صفحات

علماءِ رسمي: ٢٠٣

علماءِ روحاني : ٣٦

علماء منطق: ١٩٨

علم حديث: ١

علم طب : ٤

علم عروض: ٣٦

علم كلام: ١،٤،١٧،٤٣١ علم

علم مبادی : ۲۰۷

علم واجب تعالى : ٢٠٨،٤٨

علوم: ۱۸۸، ۲۳۰

علوم ادبی: ۱،۱۱،۲، ۹۹،۰٥

علوم اسلامي : ۱۸،۱۰

علوم دخیله : ۲۸

علوم ستاره شناسي : ١٩

علوم سپهري : ۲۵

علوم شرعي: ۱۷،۳۷،۹۹،۰۰،۱٥

علوم طبیعی : ۵۲

علوم عقلی: ۱۳، ۱۳، ۱۸، ۲۳، ۱۹، ۲۳،

علوم یونانی : ۱۱،۳

على (ع): ١٢٤،٣٧،١٦،١٠

علّت قريبه : ١٢٦

علّت کل: ۱۲۳

علّت مادّی: ۲۲۲،۱۷۱،۱۳۹

774

علّت مستقلّه: ٥٩، ١٢٢، ١٢٣، ١٢٤،

(10) (10) (10) (129 (170

17.

علّت مطلقه: ۷۷،۹۰،۹۳،۹۳،۹۷،

۹۸ ، ۱۳۵ ، ۱۲۵ ، ۱۶۲ ، ۱۶۷ ، علم مناظر ومرایا : ۶۰

(17) (17) (10) (159 (15)

774

علّت معلول محض: ٩١

علّت مفارق: ١٢٥

علّت موجهه: ٦٣

علّت موجد: ۲۱۱

علّت نخستين : ٥٨ ، ٢٢ ، ٦٦ ، ٩٠ ،

18461846101

علّتها: ۲۲۳،۲۲۱

علّت هستی : ۲۲۳،۹٦،۹۲،۹۲

علقه: ۱۲۵،۱۱۶

علم باری تعالیٰ : ۲۰۸

علمای اصول فقه: ۱۷

· 11 \ . 1 \ . 1 \ . 1 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \ . 2 \

777

غ

غائی: ۲۲۲، ۲۲، ۲۲۲

غايات: ١١

غایت: ۲۳۲،۹٤،۸۰،٦٧

غایت غایت ها: ٦١

غزَّالي (حجَّةالإسلام): ٧١، ١٦٢،

(177 (177 (170 (171 . Y · £ . \ AY . \ AY . \ A · . \ V £

4.0

غني: ١٨٥

غست: ۱۰۲،۱۰۶

غيرالنهاية: ١١٧

غیر ممکن : ۱۵۶

ف

فارایی: ۲۲، ۲۷، ۳۱، ۳۳، ۴۳، ۳۵، ۳۵، . £ \ . £ \ . £ \ . £ \ . £ \ . £ \ . \* \ . \* \ • 17 > 117 > 717 > 317 > 717 >

على بن زياد: ١٦

على بن شاهك : ٢٢

علَّت : ۱۰۸،۹۵،۷۰

عمر: ١٦،٤:

عمر بن خطاب: ١٧

عمر بن سهلان: ٣٣

عمر بن فرخان طبری: ٥٤

عمر خيّام: ٢

عمروعاص: ٢٠١

عنصر: ١٢٥

عوارض: ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۷۷، ۱۷۸،

74. 477. 440

عيسى بن زرعه: ١٤،٥٤

عیسی بن علی: ۲۱۹

عين: ٣٣، ٧٠، ١٢٣، ١٢٤، ١٢٥، خير متناهي: ١١٦

199

عین ذات : ۳۰ ، ۱۰۸ ، ۱۰۹ ، ۱۸۳ ،

147:140

عيناً: ١٢٢،١١٧

عيون الأنباء (كتاب) : ٢٠، ٢١، ٢٣،

77, 77, 77, 07, F7, A7, 13,

فرفوريوس: ۲۰۳،٤٧،٤٦

فريدون فرشاد : ۲۳۰

فزارى: ٥٤

فصد: ٤٢

فصل (فصول): ۱۷۳، ۱۷۵، ۱۸۱،

1911111

فصوص الحكم: ٢١١

فصول : ۱۸۳

فطرت: ۱۳۶

فعل: ۱۷۵،۱۷۲،۸۲،۸۱،۸۰

فعلت : ٥٥، ١٤٢،٨٠، ١٩٩

فقه: ۱،٤،٥

فقهاء: ٣٦

فقهای شعه: ٥

فقهي: ٩

فقيه: ٨

فلاسفه: ازص ٢٤ بيعد دراغلب صفحات

هست.

فلاسفه اسلام: ٥٢

فلسفه: از ص ٤ ببعد در اغلب صفحات

هست .

277

فارس (فارسی): ۱۶، ۱۶، ۱۷، ۱۸، فرنگیها: ۲۸

ه ۲۰ ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۲۹، ۳۱، ۳۵، ۳۱ فرهنگ : ۳، ۱۹

فارياب (خراسان): ٢٣

فاضل باغنوى: ١٢٥ (باغنوى)

فاضل شارح: ١٤٧

فاعل (علّت فاعلی): ۷۷، ۲۰، ۷۷،

. 164 . 157 . 154 . 154 . 154 .

741,444

فاعل وجود علّتها: ٦١

فتح : ۲۰۱

فثيون: ۲۷

فرجام: ۱۵۷

فرخانشاه: ۲۱۶

فرد: ۸۸ ، ۸۸ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۸ ، ۱۸۸

1976190

فردوس الحكمة (كتاب): ٢٠

فرس: ١٦

فرض : از ص۷۰ ببعد دراکثر صفحات

هست.

فرع: ۱۹۲،۱۷۸،۱۷۷، ۱۹۹

فلسفه ارسطو: ۲۲ فیلسوفان پیشین : ۲۲

فلسفه اسلامي : ٤ فيلسوف ايراني : ٤٨

فلسفه اولیٰ : ۱۱

فلسفى: ۲۰۰

ق

فلکی : ۳

فلكيَّات ارسطو : ٥٢

فناءِ علّت: ۱۱۸ قابل (یذیرنده): ۱۲۸، ۱۷۹، ۱۷۹،

فنّ : ۱۸۹

فنون فلسفه : ٣٤

الفوز الأصغر: ٢٣٠ قادر: ١٨٥،١١

فوق : ۱۲۷،۸۸ قار ّ : ۷۶

فهرست: ۲۱۷،۲۰۱،٤۸،٤۱،۸،٥ تاضي سعید قمي : ۱۱

فهرست ابن ندیم: ۵،۹،۹،۹،۹،۱،۱۹،۱ قاعده: ۶۸

۲۰ ، ۲۲،۲۲۱ ، ۳۹،۳۵،۳۲۰ قاعدهٔ فرعیّه : ۱۹۵،۱۹۲،۱۷۷

قبول: ١٩٣

قدرت: ٤

قدرت فعليّه: ١٢٥

قدم: ١٦٥،٤

الا ، ۲۲،۱۰ ؛ کان (کتاب) : ۲۲،۱۰ و انون (کتاب) : ۲۲،۱۰

فهرست کتابخانهٔ اهدائی مشکواة : ۳۲، 🌎 قاهره : ۳۲

۲۰۸ : قسات

فیروز آبادی : ۱۲ قبض : ۱۸۶

فیلسوف: ۲، ۱۹، ۲۲، ۳۳، ۳۸، ۳۸، قبطی: ۱۸،۱۰، ۱۸

178:118:83:87:87:87:49

110-110-0/1-67-61-61-51-7

فيلسوف المسلمين : ٣٤

فیلسوفان: ۲۰۱،۵۲،۲۵،۲۰۱

فيلسوفان اسلام: ٥٣،٤٦

قدمای ثمانیه: ۱۱

قدیم: ٤، ۱۱، ۱۳، ۲۳، ۲۳، ۱۳۲، ۱۲۶،

777,171,177,007,777

قدیم زمانی : ۲۰۲،۱۷۲

قدّوس: ١٨٥

قرآن کریم : ۱، ۲،۳،۱۳،۱۳، ۲۳۳،

745

قرب: ۷۰

قرمطی: ۳،۲

قرون وسطىٰ: ٢٩

قزوینی: ۳۹،۱٦

قُس بن ساعده ایادی : ۱۶

قسطا بن لوقا البعليكي: ۲۲، ۲۷، ۳۱،

20,24

قضيه : ٥٥، ١٠٧، ١٦٦، ١٧٧، ١٩٦،

19961916191

قضيته شرطيته: ١٤٩،١٢٥

قضيّة ضروريّه: ۱۹۸

قضيّه مطلقه عامّه: ١٩٨

قضيّه ممكنه: ١٩٨

قضيّه منفصله: ١٣٦

قطب و منطقه (رساله): ۷۱

قطع : ۸۰

قفطی: ۱۰، ۲۰، ۳۲، ۳۲، ۲۳، ۲۰، ۲۰، ۲۰

**۲۲۷،۲۱۷،۲۱**7

(3, 73, 73, 33, 7.7, 7.7)

قوام: ١٦٣

قو انين فلاسفه: ۲۰۷

قوّت: ۸۱

قولنج: ٣٢

قوم: ۲۰٦،۱٦٥

قوّه: ۷۷،۸۰،۷۷

قوى: ١٢٥

قياس: ۲۳۳،۹٦،٦١

قيام: ۱۷۹،۱۱۱

قيد: ۱۹۹،۱٤۹،۱۰۲

قيتوم : ۱۰۳

٤١

کائن: ۲۲۲

كائنات: ١١٩

کافی: ۲،۹،۲

كامل ابن اثير: ٣

كتاب الأمتاع والمؤانسة : ٢١٩

كتاب انتقال علوم يوناني : ١٠ ، ١١ ،

17610

کتاب ابرانی: ۱۲

كتاب البخلاء: ٣٨،٢٥

کتاب پزشکی : ۱۰

کتاب جدل: ۱۹۰

کتاب چینه شناسی: ۲۳۱،۲۳۰

كتاب لحيوان: ٣٨، ٣٨

کتابخانهٔ اهدائی نگارنده : ٦ ، ٧، ٩،

74014.7000

كتابخانه مجلس: ۲۱۸

کتابخانهٔ مدرسهٔ مروی : ۲۱۸، ۲۳۰

کتابخانهٔ مرکزی: ۲۱۸،۱۶، ۲۳۰

کتاب خدا (قرآن): ٤

کتاب خطابه: ۳۵

کتاب در تناهی قوت جسم: ۲۰۳

كتاب الذّخيره: ٣٢، ٤١، ٤١، ٥٤

کتاب زیج: ۳

کتاب رد ارسطو: ۲۰۳

كتاب سليم: ٥

كتاب الشفا: ١٧٥

كتاب العين: ٣٦

کتاب کافیه: ۱۲

كتاب مابعدالطبيعة: ١٨٠

كتاب من لا يحضره الطبيب: ٦

کتابهای اسلامی: ۱۲

کتابهای فارسی مجلسی: ۹

کتابهای چهارگانه: ۷

کتابهای کلام: ۲۱۷،۵

کتابهای یونانی: ٥

کتب اربعهٔ متأخّره : ۲۳۶

كتب اربعه متقدّمه: ٢٣٤

کثرت: ۲۵،۱۷۳،۸۵، ۱۷۹،۱۹۵۱

Y . A

کثرت بی پایان: ۸۷،۸٦

کرم خراطین : ۲۲۸

کروی: ۳

کرهٔ مسکون (زمیسن): ۸۳، ۲۲۸،

777,777

کشاورزی: ۲۸

كشف المطال : ٨

كشكول شيخ بهاء الدين: ٣٦، ٢٧

كشورات (ممالكث): ١٦

کشورهای باختری: ۲

کششان: ۲۰۶

كعب: ١٧٦

كفاية الأصول: ١٩٩

کُلِرِّ: ٤٨ ، ٨٤ ، ٨٤ ، ٢١١ ، ١٣٢ ،

441, 341, 331, 731, 751,

371, 071, 771, 771, 017, 777, 777

كلام: ١،٤،٥،٤،١،٤٣٢

کلامی: ۲۱۷،۹

کلدانیان: ۲۸،۱۶

کلمه: ۲۰۰،۱۸۸

کلتی : ۱۹۹،۱۹۷،۱۸۷،۱۷۹،۱۷۹

777,777

کلیات : ۳۳

کلیّات پنجگانه: ۱۹۷

كلّيّات معقوله: ٤٨

كليت : ١٤٣

کلیله و دمنه (کتاب) : ۲۱،۱٦،۱٥

کلیمی گری : ۳۸

کلینی : ۴۹،٦،۵

کموکیف: ۲۹،۷۷،۵۱

كم متّصل: ١٧٦

كم " منفصل : ١٧٦

کمال : ۲۳۱،۸۰،۷۵

کمال دوم (ثانی) : ۸۰،۷۷

كمال مطلق : ٢٣٢

کمال نخستین : ۸۰،۷۷

کنارگین (طرف) : ۲۲،۹۳،۹۳،۹۳،

کناره (طرف) : ۹۳،۸۰

کنتاش تیادورس : ۲۰،۱۵

کنده: ۳۷

کوفه : ۲۷،۳۸،۳۷

كَـُون وفساد : ٢٠٢،٥٥

کون ماهیت : ۱۹۶

كيفيت : ١٤٢

گ

گردون : ٤٨

گفتار : ۱۸۹

گفتار ارسطو : ۲۲۳،۱۲

گندیشاپور : ۱۵، ۱۲، ۱۸، ۲۰،۱۹

41,40,44,41

گواه : ۲۸،۵۸

گونه: ۸۱، ۱۸٤، ۱۸٤

گوهر (جوهر) : ۱۲۲،۱٤۲،۱٤۲،

071111110017

گوهر مراد : ۲۱۶،۲۰۸

گوینده : ۱۰۱،۹٤،۹۳ مأمون : ۳۳،۲،۵،۶،۳۳

مابازاء: ۱۸۹

لااقتضاءِ الوجود : ۱۲۱،۱۰۸ مابال : ۲۰۲

لازم : در بیشتر صفحات هست مابعد : ۱۲۷

لازم ذات: ۱۰۹ مابعدالطبيعه: ٥٤ ، ٥٤ ، ٨٨ ، ١٨٠ ،

لابدّ (ناچار) : ۸۵ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱

لاشرط: ١٩٧

لاتين : ۲۸، ۲۹، ۳۵ مه مادون : ۱۸۷، ۱۸۷

لاوجود : ۱۰۹ ، ۲۲۲،۱۷۱،۹۱،۵۷،۵۱،٤۸

لاهور: ٣، ٣٢، ٣٧، ٤١، ٢٠١، ٢٠١، ١٩٩،

۲۰۳ مارگلیوث: ۲۲۰،۳۶

لاهیجی : ۲۰۸،۱۲۷،۸۹ ماسویالله : ۲۰۶

لواحق: ۱۷۱ ماشاءالله اثردی (یهودی مروی): ۲۰،

لوازم موجودات : ۲۱۰

لوکری: ۲،٤٦،۲٥ ماطافوسیقا (متافیزیک): ۸۹

ليزيک : ۲۰۳،۲۰۲،۱۵ ماقبل : ۱۶۸،۱۲۲

لدن : ۳۷،۱۶ ۳۷،۲۶ ماکس مایرهوف : ۲۰، ۳۲،۲۴، ۳۳،

11

مأخذ: ١٣١ أ

مۇنىر : ۱۱،۱۰۰، ۲۳، ۲۰،،۳۰،،

مانع: ۲۱۲،۱۰۱،۹۷،۹۲

مؤخّر : ۱۲٤ مؤخّر : ۱۷۹، ۱۷۹

مؤذَّن : ۷۱ ماهيَّت : ۲۰،۲۵،۷۵،۵۷،۵۸ مؤذَّن

متّحد: ۷۰۷،۱۸۷،۱۸۷،۷۹

متحرّك باراده : ۱۷۵

متديّن: ١٥

مترادف: ۱۹۱،۱۹۰،۱۸۹

مترتب : ۱۱، ۲۲،۲۲،۹۹، ۹۵،۹۵،

(10A (10£ (1£V (1Y£ (47

Y1. (Y.7 (17)

مترجم: ۲۰۷،۲۹

مترجمان: ۲۲، ۲۷، ۳۱، ۱۸۷، ۱۸۷،

۱۸۸

متساوی : ۱۰۵ ، ۱۰۷ ، ۱۰۷ ، ۱۰۹ ،

718.19.

متسلسل: ۷۳ ، ۱۱۲ ، ۱۱۳ ، ۱۱۹ ،

371, 6.7

متشابه: ۷۱

متصور : ۲۱۳

متّصل واحد: ٢٣٣

متضایف: ۸۶،۷۹،۶۹،۵۹

متضافان: ۲۲،۷۴،۷۳ متضافان

متعاقب : ۲۰۷

متعلَّق: ١٤٩

متغيّر: ۲۳۳

متقدّم: ٥٥، ٥٥، ٢٠، ١٢٦، ١٢٧،

۸۷، ۷۷۱، ۴۷۱، ۴۸، ۲۸، ۲۸،

17, 11, 71

مایه (مادّه): ۱۸۵،۱۷۲،۱۷۱،۹٤

مباحث (مشرقیه) : ۲۰۱،۹۵،۸۹

مبادی: ۱۷٦،۱۱

مبانی فلسفی وتحقیقی : ۷

مبدء : ۱۳، ۱۲، ۷۷، ۷۷، ۷۷، ۷۹،

٠٨ ، ١٨ ، ٢٨ ، ٣٨ ، ٨٠ ، ٨٠

731, 771, 181, 781, 781,

199

مبدء فعل: ١٣٣

مبدءِ مطلق: ٧٨

مبدءِ نخستين : ٥٨ ، ٥٩ ، ٦٠ ، ٦١ ،

371, 771, 771, 771, 771,

Y . V

مبدء واجب: ٢٣١،٥٩

المبدء والمعاد: ٥٤

مبدئيت: ١٨٦

مبهم : ۱۹۷

متأخّر: ۲۰۸،۱۲۷،۱۲۲،۵٦

متباین: ۸۱

مجاز: ۱۹۷،۱۵

مجدالدّين بغدادي : ٢

مجرّد: ۱٤٠،١٣٩،١١٨،١١٤،٩٠

710,714,190,190

مجرّد هستي : ۱۵۷

مجسطي بطلميوس (كتاب) : ۲۲، وي،

19811981

مجعول: ۱۹۴،۱۹۳،۱۸۷،۹٤

مجلسي: ۹،۸،۷،٦

مجمع الفصحاء (كتاب): ٣٦

مجمل: ۲۰۵،۱۳۰

مجموع: ۲۷،۷۸،۲۲۱،۳۰۱،۳۰۲

71.43, 00, 77, 70, 17, 17

مجموع آحاد : ۸۸

مجموع سلسله: ۱۲۸،۱۲۵

مجموعهای از مصنّفات یحییٰ : ۲۱۸

مجموعه شانزده اصل (كتاب): ٥

مجنون: ۱۲

محاسن برقى (كتاب): ٥

محاضرات: ۲۰۰

محاکم: ۱۰۸، ۱۰۸، ۱۱۹، ۱۲۰،

17, 77, 37, 57, 77, 77, 77, 77,

01:04:04:04:04:04

Y . A

متقوّم : ۱۹۹

متكافئ: ٢١٠،٦٩

متكلّم: ۲۲۰،٤

متکلّمان: ۱۳،۱۱،۵۳،۲۹،۲۹،۱۶۲،

1.7.1A9

متكلّمين : ۲۰۶،۱۹۳،۱۶۶

متمدّن: ۲۹

متن : ۱۰۸، ۱۵۵، ۱۵۶، ۱۵۵، ۱۸۰۰

4.4

متناهی : ۷۰، ۸، ۲،۱،۲،۲،۷،۸،

773 33 A3 OA3 . P3 73 3 1 P3

1.1,37,07,14,10,00,20,

91677676666666

متوسيط: ۷۹،۷۸، ۷۹

متوكّل عبّاسي : ٢٦

متولَّد: ۲۲۸، ۲۳۰

متی بن یونس : ۲۱۶، ۶۶، ۲۱۶

مثبت له : ۱۹۳

مثل افلاطون : ٤٧

مثلتث: ۱۲٤،٤٧

مثلّثات مستوی و کروی: ۳

مثنوی : ۵۳

محاكمات: ١٥٠،٨٨،٧٢

محتاج (اليه): ۱۷۲، ۱۳۰، ۱۷۲،

محدّثان: ۹،۱۷،۳۳،۳۳۲

محدّثين: ٣٦

محدّد: ۸۱

محدود: ۱۰۱،۹۸،۹۳،۸۰،۵۸

محرّك غاثى : ٢٣٢

محشتی (شفا) : ۲۶، ۲۷، ۸۸، ۷۱ تا

1...44.47.82.84.87.87

محصور: ۹۸،۹۳

محقيّق: ٧٢

محققان: ۱۹۹،۱۹۶،۱۹۸

محقّق خونساری (آقا حسین): ۸۵،

731, 331, 731, 731, 001,

102

محقق دو اني : ۲۸، ۲۹، ۷۱، ۷۲، ۷۷، ۷۶،

. 190 . 99 . 9A . 90 . VV . VT

**۲**•۸

محقتق سبزواری : ۱۰، ۲۲،۲۲، ۲۵،

177,101,48,48

محقيّق فيض: ٩

محقت لاهيجي: ١٢٧، ١٩٥، ٢٠٥،

**Y • A** 

محقق میر داماد: ۲۰۸،۷٦

محل (جا۔ مکان) : ۱۸۵،۹۷

محمد (ص): ١

محمّد باقر مجلسی : ۸،۷،٦

محمَّد بن اشعث : ۳۷

محمد جواد النوري : ۳۰

محمّد بن الحسن الحر ، ره: ٧

محمّد بن عبدالملك الزيّات: ٢٣

محمد عبده: ۲۳۳

محمّد بن على بن بابويه قمى : ٦

محمَّد قزوینی : ۳۹،۱٦

محمَّد بن مرتضى (معروف بهفیض): ٧

محمّد بن يعقوب كليني : ٦

محمّد تقی دانشپژوه : ۳۳، ۲۳۰

محمّد لطفی جمعه: ۳۳، ۳۵، ۶۰

محمدون اربعه متأخّره: ٧

محمدون ثلثه متقدّمه: ٥

محمود (شلتوت)

محمول: ۱۸۷ ، ۱۹۱ ، ۱۹۲، ۱۹۵

1946197

محط: ۷۷

مخالف: ۱۸۰

مسأله معاد: ۱۷۲،۱۷۵،۵۳

مسائل حقوقي : ٤

مسائل حنين: ٤٣

مسائل فلسفى : ١٠

مسائل کلامی: ۱۰

مسافت: ۲۷،۸۱،۷۸

مسامحه: ١٦٦

مساوى : ١٧٤

مسبّب: ۱۵۳،۱۱۳،۱۱۱

مسبّی: ۲۰۸

مسبوق بودن هستی بنیستی : ۲۳۳

مستدرك: ۱۰۷،۹،۱٤۹،۱۰۸

مستدرك الوسائل: ٩

مستدرك بحار الأنوار: ٩

مستدرك وافي : ٩

مستشرق نما: ٢

مستقل: ۱۳۱، ۱۳۴، ۱۶۸، ۱۰۰،

149,107,101

مستلزم: ۱۹۲، ۱۹۵، ۲۳۱

مستمری: ۳۵

مستند: ۷۷، ۹۵، ۲۰، ۲۲، ۲۷، ۹۶،

7.9.104

مختصر الدّول ابن العبري : ۲۱۲،۲۰۱

مخرّزات: ۲۲۵

مخروطات: ٢

مدّعیان خاورشناسی : ۲

مذهب مشاء: ۲۲۲

مرئی : ۱۸۵

مراتب: ۱٤۲،۱۲۱،٦٠

مراجع تقليد : ٣٦

مرادف۱۹۰،۱۸۹

المراغى: ٢٣٣

مرتب : ۲۱٤،۱۰۲،۱۰۵،۱۰۳

مرتبه: ۲۰۸

مرتد: ۳۷

مرجیّح خارجی : ۱۲۵،۱۰۹

مردم: ۲۲۹،۲۲۸

مردم فارس : ١٧

مرکتب خارجی : ۱٤٠

مركتب قديم : ۱۷۲،۱۷۱

مرو: ۳۵،۲۲،۱۹،۱۸، ۳۵

مرید: ۳۰

مزاج (عرض ...): ۱۲۵،۱۳۳،۱۳۹،

مسأله: ۱۹۰،۱۸۲،۱۸۱، ۱۹۰

مشقر: ۳۷

مشکات: ۲۳۲، ۲۳۵، ۲۳۲

مشکّک: ۱۹۰،۱۸۹،۱۸۹،۱۸۹

مشکینی: ۱۹۹

مشمش : ۱۲٤

مشهور: ۱۹۳

مشى : ۱۹۷

مصحتم: ۲۳۵

مصحتح تتمة صوان الحكمه: ٢١٧

مصداق : ۱۷۵ ، ۱۷۸ ، ۱۸۳ ، ۱۸۶ ،

191111

مصدر: ۱۷۷،۱۹۱

مصر: ۲۳،۲۱،۲۰،۱۹،۱۹،۲۲،۲۲،۲۳،

07, FY, AY, PY, (T), YT, YT)

44. 171 ) 371 ) 3V1 ) A9

741

مضاف: ١٩٩

مضاف البه: ١٧٤

مضایف: ۲۹،۸۶،۸۵،۷۳،۷۹،۹۹، ۹۰،۸۲،۸۵،

94691

مضغه: ۱۲۵،۱۱٤

مستوى : ٣

مسلسل: ۱۱۲

مسلم: ۲۰۷،۱۲۲

مسلم بن عقیل: ۳۷

مسلمان: ۲۱۰،۲۷، ۳۳، ۳۳، ۲۱۰

مسلمانان : ۲،۲،۱،۹،۲،۱۲،۱۲،۲۰

77,07,07,07,07,077

مسلم نیشابوری : ۷

مسلوب : ۱۸۱

مسند: ۲۸

مسیحی (مسیحیان) : ۳۸،۲۵،۲۴

مسیحیان یعقوبی : ۲۱۶

مسیحی گری : ۳۸

مشاء: ٥٤، ١٨٢، ٢٢٢

مشائيان : ١٩٤،٥٤،١٩٤

مشائین : ۲۲۲،۱۹۶،۱۹۳

مشاركت: ١٥١

مشبته: ۱۶۶

مشترك لفظي : ۱۱، ۱۷۰، ۱۸۳، ۱۹۲،

194

مشترك معنوى: ۱۸۹،۱۸۲،۱۸۹

مشتق: ۱۸۷، ۱۸۸، ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۲،

19961986198

191614.

معروف: ١٦٦

معقول: ١٦٤

معلّل: ۲۱۱،۱۲۱

معلّم اوّل (ارسطو): ٤٦

معلم ثالث (میرداماد): ٤٨

معلّم ثانی (فارایی) : ۲۰،۳۵

معلول: ۲۱،۹،۷،۲، ۲۱،۹،۷، تاه،

(9 () (9 · (V ) A & (A (V) (V

(10 5 77 ( ) 1 ) 1 ) 77 7 0 7 )

1, 0, V, 1, Y, V, A, V, Y,

7:017:14:17:11:31

معلول بواسطه و بی واسطه : ٦٢

معلول پسین یا سپسین : ۲۰،۲،۹۳،۸،

77:71:7.4:07:45 173

معلول متناهى : ۷۷

معلول محض: ۸۳،۷۳

معلول مرکت : ۱۲٤

معلول نخستين : ۱۸۲

معلول مطلق : ۷۷

معلولیّت : ۷۰،۶٤

مطلع : ۳۰

مطلق: ۹۰، ۱۷۸، ۱۷۲، ۱۷۸، ۱۷۸،

19.6124

مطلقه ، عامته : ۱۹۹

مطلوب مطلق: ١٩٠

مطول : ۱۲

معاد: ۲۱۸،۵۳

معاد جسمانی: ٤

معارضه: ۱۰۱

معاصر: ۱۹۹، ٤٣

معاصران: ٣٦

معتزله (معتزلی) : ۱۶۲،۳٤،۱۱

معتضد: ٤٣

معتقد : ۱۹٤،۱۰۰

معجم ادباءِ الأطبّاء: ٢٢٠، ٤٣، ٣٤

معجم الادباء (ياقوت): ٤٣،٣٦،٣٤،

44.

معجم البلدان: ٢١٦

معجون: ۲۸

معدّ : ٧٥

معدوم: ۱۳۰،۱۱۲،۱۱۲،۱۱۰،۱۳۰۱

۱۷۸

معروض: ۱۳۳، ۱۳۹، ۱۶۱، ۱۶۱،

مقتدر عيّاسي : ٤٣،٤١

مقتضى: ٥٥، ٧١، ٥٥، ٩٠، ٩١، ٩١، ١٠١، معلومات حق تعالیٰ : ۲۰۸

141,141

مقدار: ۷۹،۹۵،۷۹

مقدم: ۱۱۱، ۱۳، ۱۷، ۲۷، ۲۷، ۲۹، ۹۹،

10:12:17:7.4.79

مقدّمات: ١٥٨،١٥٦،٦٥

مقدّمه: ۲۱۱،۵۱،٤٧،٤٦،۱٤٥

مقدّمة الأدب الوجيز: ٢١

مقدّمهٔ این خلدون: ۲۳۰،۱۶

مقدّمه محجة السضاء: ٤٠

مقنعه مفيد: ١٢

مقول: ١٩٥

مقولات: ۱۹۰،۱۸۹،۱۸۸

مقولات ده گانه: ۱۸۲،۱۸۰،۱۷۵

مقعوله: ٧٨،٧٢

مقوم : ۱۷۶

مقتد: ۱٤٧

مکان: ۷۷،۷٥

ملاً اعلى! ٢٠٧

مَّلا اسماعيل واحد العين: ٣٠

مثلا اولياء: ٦١

مَّلاجلال دوَّاني (محقَّق دوَّاني) : ١٢،

معلوليّت مطلقه : ٩٠

معموری (بیهقی): ۳،۲

معانی مصدری: ۱۷۷

معنی مجازی: ۳۰

معتت: ۲۲۱،۱۲٤،۱۱۵،۸۲

معين: ١٤٥،١٣٧،١٣٦،١٣١

مغالطي: ٢٠٢

مغاررت: ۱۲۰،۱۱۲

مغرب زمين: ۲۲۲،۲۲

مفروض: ۱٤٨، ١٣٧، ١٢٧، ٩٢، ٨١،

71167.76109

مفسر : ۲۹

مفستران (مفسترین): ۱۷، ۳۰، ۳۱،

YYV . Y . 1 . 19 . . AA . £ £

مفسر ان قرآن : ۲۳۳

مقابل: ١٨٤،٧٩

المقابسات: ٢١٩

مقالات ابوالحسن اشعري: ٩

مقاله الف صغري : ٨٩

مقاله عنجستين مابعدالطبيعه : ٨٩

مقاله هشتم اللهيّات شفا: ٨٩

مقاله يحييٰ : ٢١٦

17.00000

مَّلا خليل قزويني : ٦

مَّلا سعد تفتازاني : ١٢

ملا صدرا: ۳۰، ۷۷، ۸، ۵۳،۷،۸،

7.170191917111

مَّلا مهدي نراقي : ٥٣

ملّت: ٤٩

ملّى : ١

ملزم: ۱۸۲،۱۰۱

ملزوم : ۱۱۰،۱۰۷

ملقى السبيل: ٢٣١

ملكات: ١٩٢

ملکه: ۷۹

مماسه: ۸۰

ممالک اسلامی: ۲

.

ممتد جسمانی : ۲۰۶

ممتنع الوجود : ۱۱ ، ۵۰ ، ۸۳، ۹۹ ،

X1. (X2. (V9. (V). 7X

ممكن ـ ممكنات ـ ممكنالوجود : ١١،

(V. (9 () () () () () () () () ()

Y . Y . 3 . TA . 3 . V . A . P . I .

7, 4.1, 3, 0 141, 01, 61,

تا ٢٩، ١٤، ٠٥ تا ٥٩، ١٥، ٥٩،

(9° (AV ( AP 5 77 ( 75 5 7 •

18.14.17.1.4.4.0

ممکن ضروری : ۱۶۹

منجتم : ۲۱۶

منحل: ١٩٩

منتهی : ۷۲، ۲ تا ۸۳، ۹۶، ۸، ۱۳۴،

V1.V.77.07

ممنوع: ١٣٥

مناجاة الاللهيات: ٩

منازعه : ١٦٥

مناط: ۱۸۶،۱۸۳،۱۱۸

منافات : ۲۰، ۲۰، ۲۸، ۷۶، ۷۲، ۹۳، ۹۳، ۹۳، ۷۷،

1.4

منافع اعضاءِ الحيوان (كتاب) : ٢٠٢

منشأ : ۱۷۹،۱۲۲

منشأ آثار : ۱۹۱،۱۸۷

منصور دوانیقی : ۲۹،۲۰،۲۱،۲۶

منضم: ۱۹۳

منطق: ۱، ۲، ۳، ۱۳، ۱۲، ۲۲، ۴۶، ۳٤،

19160168

منطقی : ۲۰۱

منطق ارسطو: ۲۲

منطقيين: ٤٤

موجودات زنده: ۲۲۹

موحد: ۲۰۱

مورّخين : ۲۰۳

موسی بن جعفر (ع): ۲۲،٤

موسی بن میمون : ۳٤

موسیقی : ۲۸

موصل: ۲۱۶

موصوف: ۷۰، ۲۱۲، ۱۸۹، ۱۸۲، ۲۱۲

موضوع: ۱۱، ۷۳، ۹، ۱۷۵، ۲،۷۰

Y10,9,97,AV

مهدور الدّم : ۲۲۰

مهدی عبّاسی: ۳۷

مهدوى : ٣

مهندس: ۲٤

مهندسان: ۱۹، ۲۶، ۵۶

میانگین : ۹،۷،۶،۵،۳،۵،۳،۹،۷،۹،

(9(V(9Y(9(V (0 (£ (T (V)

1.1. VY, AT, TO, 3. . F, 1 F,

Y > 7 Y Y Y Y

میرزا رفیع : ۱۱

میرزا محمد تهرانی: ۹

مبر داماد: ۲۰۸،۷٦،٤٨

میمون بن نجیب واسطی : ۲

منفصله: ۱۳۷،۳۶،۱۲

منقولات : ٧١

من لايحضره الطّبيب (كتاب): ٦

من لايحضره الفقيه (كتاب): ٦

موادٌ : ۱٤۲،۱٤۳،۱٤۲

موازات : ۸۰

موافات : ۸۰

مواليد سه گانه: ۲۲۸

موجب: ۲۱۱،۸۳،۱۰۳

موجبه: ٦٣

موجبات: ٩٥

موجد: ۲۱۱،۵۰،٤٧،٣٦،۱۲۰

موجود ـ موجودات ، موجوديّت : ١١،

001 71 71 . 71 / 17 / 17 / 17

77 3 7 . A. Y. 3 . 1 P. Y.

5 12,17 5 A, O, 2, 7 , 1 + Y , V

11 · Y : (Y : Y : 3 : V : P : (Y :

(7.17.01.17.01.27.9 5 5

779,0,0,47,9,1,1,11,71,

£ ( 4 ) 5 9 ( 7 )

موجودات برزخی : ٤٧

موجودات جهان: ۲۳۱

نجمالدّوله: ۲۷

نابودی (عدم): ۲۸، ۹۰، ۱۱۶ تا ۱۱۹،

ن

نجوم: ۳، ۱۵، ۲۱، ۱۸، ۱۹، ۲۰،

144

79,77,77,77

ناسنائی: ۱۹۷

نحو: ۱۰

ناطق ـ نطق : ۱۹۷،۱۸۲،۱۷۸،۱۷۵

نحوست: ٣

ناقض : ۸۲

نخستين تفسير: ١٠

نامتناهی (بی پایان) : ۷۰،۸،۰۲،۵،۳،

نخستین کتاب لغت: ۱۰

۲۰: تد : ۹،۷،۲،۲،۲،۷۳

نزهةالأرواح (كتاب) : ۳۷،۳۲

نسائی: ٧

Y4.4.7.4.

نست : ۹٤،۷۷،٤٤،۲۳،۱٤،۱۰۹

نامعتن : ۱۳۱

Y . £ . 99

نامه دانشوران: ۸۹

نسطوريان: ۲۲، ۲۲

نامههای ارسطو: ۱۸

نسل: ۲۲۹،۲۲۰،۹۲۹

نامي: ١٨٧،١٧٥

نصرانی: ۳۷

نایب صفات: ۱۵

نصوص: ۷۲

ناس مناب: ۱۸۳

نضر بن حارث: ١٤

ناهق: ۵۷۸،۱۷۵

نطفه: ۱۲۵،۱۱۶

نبات: ۲۳۲،۲۲۸

نطق: ۱۹۷

نبض: ۲۰۱

نظر : ۱۸۹، ۱۹۶، ۲۰۲، ۲۳۲، ۲۳۲،

نبطی: ۲۸ نبي اكرم (ص): ١

740

نتىجە: ١٢٥

نظم طبیعی : ۷۳

نجف: ۲۰۰،۳۸،۳٤

نظيف النّفس: ٢١٩

نفس : ۱۲۷، ۱۷۹، ۱۸۰، ۲،۸۱

Y. W. Q. V. O. T

نفسالأمر : ۱۹۶،۱۸۰ و ٥

نفس نبوی : ۱٤۲

نفس ولوی : ۱٤۲

نفوس: ۲۰۷،۶۹

نفی: ۲۱۳،۹،۸،۵،۷٤،۲،۱۷۱

نفی هستی : ۱۷۹

نقائص: ١٨٥

نقص: ١٨٥

نقض ـ منتقض : ۲۹، ۷۷، ۷۵، ۷۸،

7.7.7.79

نقضهای یحی: ۲۰۳

نقطه: ۹۸،۸۲،۸۱،٤٧

نکت اعتقادیه مفید (کتاب): ۹

نگارنده: ازص۱۰ببعد دراکثرصفحات

دیده میشود

نماز: ۱۳

نمط: ۱۱۸،۱۱۱،٤٦

نمو دار: ۹۶

نوبخت(نوبختی) (خاندان) : ۹ ، ۲۰،

37,77,17,37,03

نور: ۱۷۹

نورالدّين على : ٣٤

نورالدّين (برادرزاده محقّق فيض): ٩

نوع: ۸۱، ۱۳۲، ۱۳۳، ۱۶۱، ۱۲۵، ۱۲۵،

نویسندگان : ۲۰۱

نهاد : ۸۲

نهایت: ۱۹۹،۹۳

نهايت الاصول: ٢٠٠

نهضت علمي برمكيان: ١٩

نیاز : ۸۱،۵، ۹۱،۹۱۰،۹۱۰،۹۱۱،۱۰۱،

71 1 1 1 77 3 7 7 17 7 1 1 1 1

90198177171

نیازمند (محتاج) : ۵۰،۹،۷۱،۹،۵۱،

117.7.9.A0.7.V1.V.E

نیازمندی : ۱۵۳،۶۶،۵۷ و کا

نیاوران : ۲۳۶

نیست : ۱۵۲،۱۲۷ و ۷

نیستی (عدم): ازص٥٥ ببعد فراوان است

هست

واجب و واجب الوجود : از صفحه ۱۱

ببعد دراكثر صفحات ديده مىشود

واجب بالغير : ١٨٢

واجب تعالیٰ : ۲۰۷،۱۷۸،۱۵۸

واحد: ۸۸، ۱۷۵، ۱۵۱، ۱۷۵، ۱۷۷، ۱۷۵،

317,777,777

واحد بجنس : ۲۲۲

واحد بنوع : ۲۲۲

وارد: ۱۲۲،۱۳۸،۱۳۰،۱۳۸،۱۱۸،

189

واصل: ۲۳۲

واسطه: ۷۷، ۲۲، ۷۲، ۸۵، ۹۷، ۹۷، ۹۷، ۹۲، ۸۵،

1.761.0

واسطى (ميمون): ٢

وافي : ۷،۷

والي : ٣٦

وجدان: ١٣٥

وجوب (وجود) : ۱۷۲،۱۶۷ تا ۱۷۹،

717

وجود : ازص٣٦ ببعد دربيشتر صفحات

وجود امكاني : ١١٩

وجود تسلسل : ٦٨

وجود خارجی : ۱۲۰،۸۲،۷۹،۷۶

وجود ذهنی : ۲۰۷

وجود ظلّی : ۲۰۷

وجود علمي : ۲۰۷

وجود عینی : ۲۰۷

وجوه: ٦١،٦٠

الوجوه والحدود: ١٥

وحدت: ۱۸۹،۱۸۶

وحدت حقّة حقيقيّة : ٦٧

وضع: ۷،۷۹،۷۹، ۱۲۹

ورقة بن نوفل : ١٤

ورّاق بغداد : ه

وسائط : ۱۰۱،۹۷

وسائط بی پایان : ۹۸،۹۷

وسائل الشيعه : ٧

وسط \_ توسلط \_ وسطيت : از ص ٥٧

ببعد فراواناست

ولادت: ۲۲۸

ووستنفلد: ۲۱۶

وصف: ۷۰، ۱۹۸، ۱۹۸، ۱۹۹،

هندران: ۳

هو : ۱۸۷

هوا: ۲۳۰،۲۲۹،۹۲۹،۳۲۲،۱۷۹

هويت : ۱۸۷ ، ۱۸۸ ، ۱۸۹ ، ۱۹۰ ،

1946191

مأت: ١٣٣

هيأت اجتماعيّه: ١٣٣، ١٣٨، ١٣٩،

1876181618 .

هیأت بطلمیوسی : ۳

هیولانی : ۲۳۲

ي

یار : ۲۳۰

ياقوت: ۲۲۰،۲۱٦،٤٩،۳٦

يعقوب : ٣٧

يعقوب بن طارق: ٢١

يعقوبي: ١٦

يحيي : ۲۱۳،۲۱۹،۲۱۸،۲۱۷،۱۹

يحيى النحوى الإسكندراني: ٢٠١،

Y • £ 5

يحييٰ برمكى : ٢٢

یحیی بن بطریق: ۳۱،۲۲،۱۹

يحييٰ بن عديّ : ١٤، ٣١، ٢١، ٤١، ٤٤،

(119, 117, 110, AA, OV, £0

وصف اضافی : ۱۶۳

وضع: ۷۷، ۷۷، ۸۷، ۸۲، ۱۳۳، ۱۳۹، ۱۲۹

وضع مقدّم : ۲۱۶

وقت: ۸۱

وقوع: ۱۹۸،۱٤۷،۱۲۵،۱۰۹

ولادت: ۲۲۸،۲۲۵

A

هارون : ۲۷،۲۲،۱۹

هدایه اثیرالدّین ابهری: ۱۲

هدف: ۱۰۱،۹۷

هرمیس: ۱۳

هزارات: ١٦

هست وهستي در بيشتر صفحات هست

هستی خارجی : ۲۰۷

ملال: ۲۳۲

هل بسيطه: ۲۲۳، ۱۹۵، ۱۷۸

هل مرکبه: ۲۲۳،۱۷۷

هليّات بسيطه: ٩٥

همباز (شریک ـ انباز) : ۱۵۱

همكشان: ۲۰۶

هند: ۲،۱،۵،۱۷۷،۸۲،۰۱۲

YA: aile

هندسی: ۱۷۶

هندوچين : ۱۵

یونان ـ یونانی : ۳،۲،۵،۲۰،۵،۱۶،

. YA. YV. Y7. Y£ U Y1. \A. \7

17, 73 103, 73 10, 70,

77811117

يونسكو : ١٥

يهود: ۳۸، ۱۸۵

یهودی : ۳۸،۳۷

745

ىدالله : ١٨٥

ىمامە: ۳۷

• • • • •

یمنی (ساحران) : ۱۶

يوحنا بن البطريق : ٢٧

يوحنا بن خيلان : ٣٥

یوحنا بن ماسویه : ۱۹، ۲۲، ۲۳، ۲۶،

20,40

در پایان از آقایان دکتر سیّد جواد مصطفوی و دکتر حسن خواجه نوری که (در تنظیم فهرست مقدّمه مرا یاری کردند) و از کلیّه مدیران محترم شعب چاپخانه و کارگران عزیز گرامی که یکایک از بذل کمال محبّت و دقت درچاپ این کتاب دریغ نکردهاند تشکّر می کنم مصحّح چاپ کتاب دکتر سیّد محمّد مشکوة

ص۳۲ س۹ ثابت درست است ص ۳۵ س۹ آورند » ص ۳۶ س۷ چه زائد است

# ارسطاطاليس الحكيم

الاً لف الصغرى ا

مع تفسير

ابي زكريّا يحيي بنعديّ

# بنير ألفوالتخراكيم

\* تفسير يحيى بنعدى للمقالة الأولى من كتاب ارسطوطاليس الموسوم بمطاطاقوسيقا اى فى ما المبعدالطبيعيّات وهى الموسومة بالألف الصغرى .

#### قال ارسطو":

انَّ النَّظر في الحقّ صعب من جهة سهل من جهة.

والدليل على ذلك انه لم يقدر احد من النّاس على البلوغ فيه بقدر مايستحق \_ ولاذهب على النّاس كلّهم ؟ \_ لكن كل واحد من النّاس تكلّم في الطبيعة و واحد واحد منهم امّا ان يكون لم يدرك من الحق شيئاً وامّا ان كان ادرك شيئاً منه فإنّما ادرك اليسير واذا جمع ما ادرك منه من جميع من ادرك مأدرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار ذوقدر، فيجب ان يكون سهلاً من هذه الجهة وهي الجهة التي من عادتنا ان نتمثّل فيها بأن نقول انّه ليس احد يذهب عليه موضع الباب من الدّار.

۱- ای ما - ه. ۲- بألف - ج - ه. ۳- ارسطوطالیس - ه.
 ٤- کلهم لکن واحد واحد من - د . ٥- ادرك یسیرا فأذا جمع - د .
 ٢-و یجب - آ .

# بسسامدازمن ارحيم

تفسیر یحیی بن عدی برمقاله نخستین از کتاب ارسطو که مطاطاقوسیقانامند یعنی درمابعد طبیعیات. واین را الف صغری خوانند.

#### ارسطو گفت

نگریستن درحق از یکسو دشوار و ازسوی دیگر آسان است.

ودلیل برین آنست که هیچکس نتوانست در آن باندازه ای که سزاو اراست برسد، وحق از دست همه مردم هم نرفته ؛ (برهمه پوشیده نمانده) ولی هر کس در طبیعت سخن رانده و یکایک مردم یا ازحق هیچچیز درنیافته، ویا اگر چیزی از آن دریافته اند اندك بوده است و بس.

و هرگاه گرد آورده شود آنچه ازحق دریافته شدهاست ازنز د کسانی که چیزی از آن ادراكکردهاند فراهم آمده ازاین راه را مقداری گران سنگ باشد.

پس واجباست که حق ازاینجهت آسان بود، واین همان جهت است که خوی ما است که در بارهٔ آن داستان زنیم باینکه گوئیم هیچکس نیست که در خانه را فراموش کند.

۱ – ولی تکتک از سردم در طبیعت سخن رانده و تکشان - د ـ ظ.

ويدل على صعوبته انه لم يمكن ان يدرك بأسره ولاجزء عظيم منه ؛ و اذا كانت الصعوبة من جهتين فخليق ان يكون انما استعصب لامن جهة الأمور باعيانها لكن سبب استصعابه انما هومنا ، وذلك ان حال العقل في النفس منا عندما هوللطبيعة في غاية البيان يشبه حال عيون الخُفّاش عندضياء الشمس.

### قال يحيي بن عديّ

لمنا كان غرض الفيلسوف في هذا الكتاب بأسره اعنى في كتابه ذى المقالات المرسوم بمطاطا قوسيقا أى فيما بعدالطبيعيات انسما هو في الجزاء النظري من جزئي الفلسفة و هو في العلم بالأمور العربية من الهيولي و ادراك حقائقها، وكانت هذه المقالة اول كتابه هذا افتتحها بما تضمينه هذا الفصل.

وهو وصف السبيل التي ينبغي ان يسلك في التماس العلم وهي التي بها يرجى أن الوصول الى الغرض المقصود.

و ان هذه السبيل هي تقديم تعرّف جميع ما ادركه من تقدّم من العلم بالحق قبل تعاطى الأستخراج بانفسنادون الوقوف على ما ادركه من الحق من تقد منا.

وبيتنان "التّفرّد^ بتعاطىاستخراجالحق امّا ان لايدرك به شيئاً منالحق وامّاً ان يقل مايدركه منه.

۱- فلحیق ـ ا ـ ب ـ ج ـ ه . ۲ ـ استصعابها ـ د . ۳ ـ فی الطبیعة ـ د . ۶ ـ مطاطاقوسیقا ـ ب . ه ـ الطبیعات ـ ه . ۲ ـ بها ینبغی یرجی ـ آ ـ بها یرجا ـ ه . ۷ ـ ماقد ادرکه ـ ج ـ ه . ۸ ـ کذا فی جمیع النسخ و الظاهر : المتفرد . ۹ ـ اما لان یدرك ـ ج ـ نسخه ه . ۱ ـ و ما ـ آ ،

و دلالت می کند بر دشواری حق اینکه ممکن نیست سراسر حق دریافته می کند بر دشواری می از آن.

وهرگاه سختی و دشواری از دوسو بنُودْ، پس سز اوار آنست که دریافتن حق جزاین نیست که دشوار مینماید نهازجهت خود چیزها، بلکه دشواریافتن آن تنها درجانب ماست. واین چنانست که حال خرد در روان ما دربرابر آنچه نسبت بطبیعت در کمال روشنی می باشدهمانند است بچشم شب پره بنزد روشنی خورشید.

#### یحیی بن عدی گفت

چون غرض فیلسوف درهمهٔ این کتاب یعنی در کتاب مقالاتش که بنشانی متافیزیک یعنی در مابعد طبیعیات شناخته میشود تنها در جزو سوم اجزاء جزو نظری از دوبخش فلسفه است، وآن در دانش و دریافتن حقیقت چیز هائی است که ازمایه مجر داند، واین مقالت نخستین گفتار این کتاب بود آنرا بدانچه این فصل دربر دارد آغاز کرد.

وآن نشان دادن راهی استکه درجستن دانش می باید پیموده شود، و آن راهی استکه از آن راه امید رسیدن بهدف مقصود حاصل باشد.

وهمانا این راه آنست که همهٔ آنچه از دانش ِحق پیشینیان ما دریافتهاند بشناسیم پیش از آنکه خود بجستجوی حق پردازیم درحالتی کهاز آنچه نیاکان ما دریافتهاند ناآگاه باشیم.

و پیدا کرد که کسیکه تنها باستخراج حق دست یازد یا باین استخراج هیچچیز ازحق نیابد ویا دریافته ٔ وی از آن بسی اندك بـُود. وبيانه لذلك بطريق الإستقراء والأعتبار لما اجرى عليه الأمثر في ادراك الحق الى هذا الوقت فأنته اذا تصفّح ما وجده واحد واحد ممّن تقدّم من طالبي الحق وجد ذلك نزراً " يسيراً جداً.

و انه انها يزيد عني صار للموجود منه مقدار يعتدَّبه بجمع جميع ما ادركه جميعهم منه.

وبيتن مع ذلك أن التفرد بالأستخراج يصعب به ادراك الحق جداواته اما أن لايدرك به شيء من الحق و اما أن يكون ما يدرك منه يسيراً نزراً ^ بطريق الاعتبار أيضاً، و وصف أن صعوبة ادراك الحق يكون من جهتين ذكر منهما الجهة التي بها استصعب علينا ادراك الحق وهي التي من قبلنا. وأن السبب في ذلك أن حال عقولنا في انفسها عند الأمور التي هي في طبايعها بيتنة جداً كحال عيون الخُهاش عند ضياء الشمس.

و قصد بما ضمَّنه ۱ هذا الفصل شيثين ۱ احدهما ارشادنا الى سبيل النَّـظر في هذا العلم .

والآخر ليشعرنا بصعوبته و حاجة من يريد نيل حظ منه الى تحمـّل مشقـّة والصبر علىالدأب فيه فهو يفيد ناهذا ۱۲ في هذا الفصل و يقول ان النّظر في الحق صعب من جهة سهل من جهة.

## قال يحيٰ:

۱- بما ـ آ. ۲ ـ الاخر ـ آ ـ ب. ۳ ـ نوراً ـ ب ـ ووزاً ـ ج ـ بزراً ـ ه ـ خ . ٤ ـ ترید ـ ج ـ ه . ه ـ بجمیع ـ ب . ۲ ـ بینی ـ ه . ۲ ـ بزرا ـ ه . ۹ ـ وبنی التی ـ آ . ۱۰ ـ تضمنه ـ آ . ۲ ـ بین ـ آ . ۱۱ ـ سببین ـ ح . ۲ ـ بین ـ آ ـ ه . ۲ ـ سببین ـ ح . ۲ ـ لیبین ـ آ .

و این گفتاررا از راه استقراء ونیک نگریستن آنچه تااین روزگار برکار دریافتن حق گذشته پیداکرد. چه هرگاه شخص جستجو کند و بنگر دآنچه راکه یکایک پیشینیانی که جویای حق بودهاند یافتهاند آنرا بسیارکم بیند. (ونیز پیدا کرد) اینکه ادراك حق جزاین نیست که روبافزایش می رود ـ تا آنجا که موجود آن با فراهم آوردن همه آنچه همگی دریافته اند دارای مقداری شایسته توجه است.

و با وجود این پدیدار کرد که تنها بجستجوی حق شنافتن کار را بسی دشوار می کند، واینکه آن جوینده یا هیچچیز ازحق درنیابد، ویاآنچه دریابد بسی اندك بود، آنهم بطریق اعتبار .

و وصف کردکه صعوبت دریافتن حق از دوسو است،وازین دوجهتی را پادکردکه بسبب آن ادراك حق برما دشوار آمده است ، واین آنست که از سوی ماست واینکه سببش آنست که حال عقلهای ما خود در برابرچیز هاشی که درست بطبیعت خویش روشن است همچون حال ِچشم ِ شب پره است بپیش روشنی خورشید.

و بدانچه درین فصلگنجانید دوچیزخواست:

یکی رهنمونی مابراه ِ نگریستن درین دانش.

دیگر اینکه ما را بدشواری علم آشنا سازد،. وبیاگاهاند ماراکه خواستار بهرمندی ازاین علم بتحمل سختی و شکیبائی درکارنیازمنداست. پس وی این مطلب را درین فصل بما می آموزد و می گوید: «نیک نگرستن بحق از یکسو دشواراست و از یکسو آسان».

#### یحیی<sup>ا</sup> گفت

نظر ( نیک نگریستن ) راه بردن ِ از چیزهای دانسته شده ٔ پیدا بدانش چیزهای پوشیده است سخن « درحق » را برای دوچیز بیفزود: احدهما ليفصل بين هذا النّظر العلميّ \ و بين النّظر الّذي غايته العمل لا ادراك الحقّ فقطّ.

والآخر ليعلّـمنا ان ّ النّـظر فيهذا العلم انّـما هو في احق الحقائق فيما هي علل واوائل ً له.

صعب من جهة اىانــة امــّا ان لايدركالبتــّة اذا قصد به جميعه واذا انفرد المرء الواحد لطلبه واما ان يدرك منه شي نزريسير .

و سهل من جهة اى ان قصد ادراك بعضه واستعين فى القصد بجمع جميع ما ادركه منه من تقد م.

#### قال ارسطوطاليس

والدليل على ذلك انّه لم يقدر احد من النّاس على البلوغ فيه بقدرما يستحقّ ولاذهب على النّاس كلّهم.

## قال يحييٰ بنعديّ

قد اخذ في ان يصحّب بهذا القول ما حكم به من صعوبة درك الحقّ من جهة وسهولته من جهة .

فدل على صعوبته بقوله انه لم يقدر احد من النّاس على البلوغ فيه بقدر مايستحق فالنّات على البلوغ فيه بقدر مايستحق فالنّذى يستحق الأواثل والعلل اذ هي مبادى ان يكون اسهل ادراكاً ممّا سواها كما يستحق الضياء ان يكون مبصراً اكثر مما هو السبب في ان يبصر. ودل على سهولته بقوله ولاذهب على النّاس كلّهم أ.

۱- العلم ـ ب. ۲- علل اوائل ـ ج. ۲- قصدته جميعه ـ ب. ٤- بطلبه ـ آ ـ ليطلبه ـ ب. هـ منه نظر ايسيرا ـ آ ـ بزريسير ـ ه. ٢- مال يستحق ـ آ . ٧- يستحق ايضا ـ آ . ٨- اكبر ـ ج ـ اكثبر ـ ه. ٩- كلهم و ـ ه.

یکی اینکه تا فرق بگذارد میان این نظر علمی ونظری که غایت آن کردار است نه مجرّد دریافتن حق ّ.

دیگر تا بما بیاموزدکه تنها نگریستندرین علماست که نظر کردن دراحق حقائق است، نگریستن درچیزهائیست که علّتها وسر آغاز حق ّاند.

« از یکسو دشوار است » یعنی یا حق دریافته شدنی نیست اگر همهٔ آنرا بخواهند ، و چنانچه یکنفر تنها بجستجوی آن برخیزد . ـ و یا از آناندکی دریافته می شود.

« و از یکسو آسانست » یعنی اگر پارهایازآنرا قصدکنند،ودرین آهنگئ بفراهم آوردن آنچه پیشینیان دریافتهاند یاری جویند.

#### ارسطو گفت

دلیل برین آنست که هیچکس از مردم بررسیدن ِ بحق بمبلغی که سزاوار است توانا نشد وازدست همه هم نرفت .

#### يحيي گفت

(ارسطو) بااینسخن پرداخت باینکه حکم دشواریِ یافتن حق ازیکسو وآسانی یافتن ِ آن از سوی ِ دیگررا درستکند.

پسرهنمونی کرد بدشواری آن بگفته ٔ خود « هیچکسازمردم بررسیدن باندازهای ازحق که سزاواراست توانا نشد » پس آنچه شایسته ٔ مبادی وعللاست چون مبادی هستند اینست که آسانتر دریافته شوند همچنانکه سزاوار اینست که روشنی دیده آید بیش از آنچه این روشنی سبب دیدن آنست.

ورهنمونی کر د بسهولتِ آن (ادراك حق ) بسخن « ونه از دست همهٔ مردم رفته است ».

#### قال ارسطوطاليس

لكن كلّ واحد من النّاس تكلّم فى الطبيعة و واحد واحدٌ منهم امّاان يكون لم يدرك من الحقّ شيئاً وامّاان كان ادرك شيئاً منه فإنّما ادرك اليسير واذا جمع ما ادرك منه من جميع من ادرك مأدرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار ذو قدر فيجب ان يكون سهلاً من هذه الجهة وهى الجهة التي من عادتنا ان نتمثّل فيها بأن نقول انّه ليس احد يذهب عليه موضع الباب من الدّار ويدلّ على صعوبته ليس احد يذهب عليه موضع الباب من الدّار ويدلّ على صعوبته انّه لم يمكن ان يدرك باسره ولاجزء عظيم منه.

### قال يحي بن عدي

قوّة قوله لكنكل واحد من النّاس تكلّم في الطبيعة و واحد واحد منهم الممّا ان يكون لم يدرك من الحق شيئا وامّا انكان ادرك شيئا منه فأنّما ادرك اليسير قوّة استقراء من يتبيّن به صعوبة النظر في الحق فأن تأمّل ما بلغه واحد واحد من المتقدّمين من درك الحق هواستقراء ، واسم الطبيعة.

انكان انتما اشار به الى مبدء الحركة والسكون فأنتما استشهد به على طريق المبالغة و ذلك انته لمناكان الجزء النتظرى ينقسم الى علم الطبيعة و علم التعاليم وعلم الأللهيات وعلم الطبيعة منها اقرب الثلثة منا أواعرفها عندنا اذكانت معلوماته محسوسة و الحس هو مبدء جميع معارفنا.

١- السير ـ ب.
 ١- السير ـ ب.
 ١- و واحد منهم ـ آ.
 ١- ادرك اليسيرة قوة و استقراء ـ آ ـ ادرك السبب قوة استقراء ـ ب.
 ١- الثلثة هيهنا ه.

#### ارسطو گفت

ولی هریک ازمردم درطبیعت سخن رانده اند. ویکایک آنان یاچیزی از حق درنیافته، ویا اگرچیزی از آن دریافته است پسجز این نیست که اندکی ادراك کرده است. وهرگاه همهٔ آنچه ازحق دریافته شده ازهمهٔ کسانی که چیزی از آنرا دریافته اندگرد آورده شود فراهم آمدهٔ آن دارای مقداری گران سنگ خواهد بود، پس لازم آید که ادراك حق از این رو سهل بود، واین همان جهت است که عادت ماست که دربارهٔ آن داستان می زنیم باینکه گوئیم: هیچکس نیست که جای در خانه براو پوشیده بماند.

وبردشواری دریافتن حق دلالت میکنداینکه ممکن نیست سراسر ونهپاره ٔ بزرگی از آن دریافته شود.

#### يحييٰ گفت

قوت گفتار وی: «ولی هریک ازمردم در طبیعت سخن رانده است و یکایکشان یا هیچ چیز از حق درنیافته ، و یا اگر چیزی از آن ادراك کرده باشد مقداری بس اندك بوده است » قوت استقراء است که با آن دشواری نظر کردن درحق پیدا می شود ، چه باندیشه نگریستن آنچه از دریافتن حق یکایک پیشینیان رسیده اند استقراء است.

و نام « طبیعت » اگر باآن بمبدء جنبش و آرامش اشاره نموده باشد پس آنرا از راه مبالغه گواه آورده است. زیرا چون جزونظری بخش می شود بدانش طبیعت. ودانش تعالیم (یعنی علوم ریاضی) و دانش آلهیات و ازاین سهدانش طبیعت بما نزدیکتر و پیش ما شناخته تراست ، چه دانسته های آن محسوس است، وحس سرچشمه همه معارف ما است،

فأذا كان هذا العلمالقريب منا لم يبلغ منه جزء عظيم فالعلوم التي هي بعيدة منا هي احرى ان لايبلغ منها جزء عظيم من الحق .

وان كان لم يشربه الى هذا المعنى وانتما استعمله على طريق اشتراك الأسم وعلى العموم فهو يعنى بهالذّات.

و قوله واذا جمع ما ادرك منه منجميع من ادرك ماادرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار ذوقدر، قاله مبيناً به الجهة الـتي بها سهل ادراك مايدرك منه.

وقوله: فيجبان يكون سهلاً من هذه الجهة وهي الجهة التي من عادتنا ان نتمثّل فيها بأن نقول آنته ليس احد يذهب عليه موضع الباب من الدار لم يأت به فيه بجهة غير الجهة التي وصفها وهي جمع جميع ما ادرك من الحق المتقدّمون لكنّه اتي به حثّاً على لزوم هذه السبيل وترك العدول عنها اذلن يجهل احد اذا اعتبر ماجرى عليه امر ادراك ما ادرك من الحق فيما سلف طالبوه انه لايسهل بلوغ مقدار يعتدّبه منه الا بهذه السبيل التي وصفها كما لن يجهل موضع الباب من الدّار.

ولعل انساناً من المتشوقين المتطلّعين الى وجدان ادنى مساع العيب الفيلسوف يظن انه قد وجد بعينه وادراك مبينه فى قول الفيلسوف ان كل واحد من النّاس تكلّم فى الطبيعة فيقول اى بهت اوضح و اى تكذيب افضح من قوله هذا اذ كان ممّا لايخفى ان اكثر النّاس لم يخطر اببالهم ولم يجر على السنتهم اسمها فضلا عن ان يتكلّموا فيها اوان يفصحوا اعنها.

فنقول لهذا المتسرّع الى عيب الفيلسوف ان هؤلاء النّذين وصفتهم بعدم علم ١١ معنى الطبيعة واسمها انتّما ١٢ هم اشباه النّاس في ابدانهم .

۱- بهاسهل من آ. ۲- يتمثل فيها بان يقول- ه. ۳- التي به جنبنا آ. ٤- كذا في النسخ الثلث والظاهر: مساغ ، وجدان اذ التي يساع آ. ه - سثبتة في القول آ. ٣- فنقول آ ـ ب. ۷- اوضح اى ـ آ. ۸- اذا ـ آ ـ ه. ٩- الناس ما يخطر ـ ب. ١٠- يصفحوا ـ ب ـ او عن يفصحوا ـ ه. ١١- العلم ـ ه. ١٢ احمها و انما ـ ب.

وهرگاه از این دانشکه نزدیک بماست پاره ٔ بزرگی بدست نیامده باشد پس علمهاثیکه ازما دورند سزاو ارتر ندکه نسبت بآنها بجزو بزرگی ازحق نرسیم. و اگر بلفظ طبیعت باین معنی اشاره نکرده باشد و جز این نیست که آنرا بطریق اشتر اك نام و بطور عموم بكاربرده است پس باین (لفظ) ذات می خواهد.

و سخن وی « وهرگاه گردآورده شود آنچه ازحق دریافته شده از همه کسانی که دریافته شده را ادراك نمو دهاندگردآورده ٔ از آنرا مقداریگران سنگ باشد » این سخن را گفته است تا باآن روشن سازد جهتی را که بآن جهت دریافتن آنچه ازحق دریافته شده آسان است.

وسخن او «پس واجب آید که دریافتن حق ازین جهت آسان باشد و این جهت همانست که آیین ماست که در آن داستان زنیم و گوئیم هیچکس نیست که بر او جای درخانه پوشیده بماند» و این مثل را درینباب نیاورد مگربجهتی که آنرا نشان داد، و آنگرد آوردن همهٔ آن چیز ازحق است که پیشینیان دریافته اند ولیکن این را آورد تادانش پژوهانرا تر غیب کند که از این راه دست نکشند و از فروگذار دن آن بپرهیزند. زیرا هرگاه باندیشه نگریسته شود آنچه از حق دانش پژوهان پیشین دریافته اند هرگز بر هیچکس پوشیده نخو اهد ماند که رسیدن بمقدار شایسته توجه از حق آسان نیست مگر بهمین راهی که نشان دادهم چنانکه جای در خانه برکسی بههان نیست.

وشاید مر دمی از آرزومندان که برای یافتن کو چکترین راهی بآهوفیلسوف انتظار می کشندگمان برد که عیب اورا پیدا کر ده و راه آشکار کردن آنرا هم دریافته در گفتار فیلسوف که « هریک از مردم در طبیعت سخن رانده اند». پس گوید چه دروغی آشکار تر و چه دروغ بستنی رسواتر ازین گفته ٔ او زیرا پوشیده نیست که بیشتر مردم نام طبیعت بدلشان نگذشته، و بزبانشان نیامده چه جای آنکه درباره آن سخن گویند یا از روی آن پرده بردارند.

پس باین شتاب کننده ٔ بعیب فیلسوف گوئیم : گروهی که ستودی بندانستن معنی و نام طبیعت اینان در تنهاشان مانند مردماند. فأما فيما بهالناس ناس فهم متباينون الناس و ذلك ان فعل الأنسانية التى بها كل واحد من الناس انسان الخاص بها وهوالعقل بالفعل غيرموجود لهم ولذلك لايستحقون اسم الناس، فكما ان اليد اذا عدمت فعلها الخاص بها ليست بالحقيقة يدا ، فكذلك العين و الأذن و بالجملة كل ذات تعدم فعلها الخاص بها ولذلك لاتستحق اسم تلك الخاص بها ولذلك لاتستحق اسم تلك الذات و ان سميت بذلك الأسم فأنها تسمي به لغير استحقاق .

فلذلك لم يعدّ الفيلسوف من شابه النّاس الّذين هم بالحقيقة ناس لوجود فعل الأنسانيّة الخاصّ بها فعل الأنسانيّة الخاصّ بها ناساً و بحق فعل ذلك و بالصدق قاله فقد انعكس عيب عائبه عليه و رجع عيبه اليه.

وقول الفيلسوف ويدل على صعوبته انه لم يمكن ان يدرك بأسره و لاجزء عظيم منه يوهم أنه تكرير لمعنى قد قاله قبل هذا أبقوله اما ان يكون لم يدرك من الحق شيئا و اما ان كان ادرك شيئاً منه فأنها ادرك اليسير و ليس الأمر هكذا، و ذلك انه في هذا القول انها دل على صعوبة النظر في الحق بأنه لم يمكن ان يدرك بأسره و لاجزء عظيم منه . و في القول الأول فأنها قال بأنه لم يمكن ا.

و اماً درآنچه مردمی مردم بآنست پس آنان ازمردم جدایند چه کار ویژه مردمی که بسبب آن هریک از مردم انسانی هستند و آن عقل بالفعل است آنها ندارند و ازینرو سزاوار نام مردم نیستند ، پس همچنانکه اگر کار ویژه دست از دست نیاید آن دست بحقیقت دست نیست ، همچنین است چشم و گوش و بالجمله هرذاتی که کار ویژه خود را از دست بدهد با از دست رفتن آن کار هستی گزیده وی نیز از دست برود ازینرو شایسته نام آن ذات نباشد و اگر بدان نام نامیده شود پسجزاین نیست که از روی ناشایستگی نامیده خواهد شد .

و برای همین است که فیلسوف آنانرا که فاقد فعل خاص مردمی هستند ولی درصورت و تن بمردم هماننداند که کار گزیده مردمی انجام می دهند ازمردم نشمر د و کاری بجا کر د وراست گفت، پس آ هو عیبجوی وی واژگون شد و عیبش بخودش بازگشت.

و گفتار فیلسوف « بردشواریش دلالت میکند اینکه ممکن نیست که حق سر اسر دریافته شود و نه پاره ٔ بزرگی از آن » بغلط میافکند که اعاده ٔ همان معنی است که پیش ازین گفته بود بقولش که « یا هیچچیز ازحق درنیافته و یا اگرچیزی ازان دریافته بسی اندك است » وچنین نیست.

چه درین گفتار بدشواری نگریستن در حق رهنمونی کرد باینکه ممکن نیست، همه و نه پاره بزرگی از آن دریافته شود . ودرگفتارنخستین گفت دریافته نشده است نه اینکه ممکن نیست.

#### قال ارسطوطاليس

و اذا كانت الصعوبة من جهتين فخليق ان يكون انما استصعب لامن جهة الأمور باعيانها لكن سبب استصعابه انما هو منّا و ذلك انّ حال العقل فى النّفس منّا عندما هو للطبيعة فى غاية البيان يشبه حال عيون الخفّاش عند ضياء الشّمس.

# قال يحيى بن عديّ

ان صعوبة ادراك المحسوسات تكون من جهتين:

احدالهما من قبل خفاء المحسوس واستسراره.

والاخرى من قبل ضعف الحسّ .

و امَّا المعقولات فأنَّها ضربان.

احدهما <sup>۲</sup> معقول بذاته وهو غير الملابس للهيولي <sup>۳</sup> البتة وهذا هو في ذاته في غاية الظهور و البيان <sup>٤</sup> وهو مع هذا بعيد من حواستنا <sup>٥</sup> فلذلك يصعب علينا ادراكه، فصعوبة ادراكه من قبلنا لامن جهته <sup>٢</sup> اذ كانت ذاته في غاية الوضوح لكنتما <sup>٧</sup> يعرض لعقولنا <sup>٨</sup> عند دنو ها اليه مايعرض لأعين الخفياش اذا بدا <sup>٩</sup> لها ضياءالشيمس الذي هواحق الأشياء بأن يبصر اذ كان في غاية النور البي من دونه لا يبصر بالبصر شي <sup>٩</sup>.

١- حال الخفاش ـ آ. ٢ - احداهما ـ ب، احدها ـ ج - ه.

٣- الهيواي ـ آ. ٤ ـ البيان و الظهور ـ ه. ه ـ بعيد عن حواسنا ـ آ.

٣- من جهة \_ آ. ٧ لكيما \_آ ح - ه. ٨- لمعقولنا \_ آ. ٩- بداء \_ آ.

#### ارسطو گفت

هرگاه دشواری از دوسو باشد پس سزاواراست که دشواری نه از جهت خود آن چیزها پیدا شده باشد، بلکه جزاین نیست که سبب دشواری درماست؛ زیرا که حال خرد روان ما در برابرچیزی که برای طبیعت در نهایت روشنی است همانند است بحال چشمان شب پره دربرابر روشنی خورشید.

#### یحییٰ گفت

دشواری دریافتن محسوسات از دو سو است:

یکی از جهت پوشیدگی و پنهانی محسوس است.

ديگري ازناتواني حسّ.

#### و اما معقولات دوگونهاند:

یک قسم خود بخود معقول اند که آن البته آمیخته بهیولی نیست، واین قسم خود بخود در غایت پیدایش وروشنی است، و بااین حال از حواس ما بدور است و ازین رو دریافتن او برای ما سخت می باشد پس صعوبت دریافتن معقول بذات از جانب ماست نه از جهت او، چه معقول بذات در نهایت روشنی است لیکن برای خردهای ماهنگام نز دیک شدن باو همان حالت رو می دهد که چشم خُه آش را هنگام پیدا شدن پر تو خورشید دست می داد در صور تی که پر تو خورشید از هرچیز سز اوار تراست که دیده شود چه پر توخورشید در غایت روشنی است، و بی او هیچ چیز ببینائی دیده نمی شود.

والضرب الآخر من المعقولات و هو الصور الموجودة فى الهيولى و هذه الصعوبة فى ادراك العقل ايساها من جهتها، وذلك أن العقل يحتاج فى ادراكها الى افرادها و تجريدها أمن الهيولى، و من الأعراض الموجودة معها حتى يصير معقولة فلذلك يكون صعوبة ادراكها من جهتها.

وقد تكون من جهة العقل اذا لم يكن " ذاحُننُكَة بتجريدها ولا ذا قدرة على تصييرها معقولة.

و ينبغى ان لايذهب "السبب فى صعوبة ادراك ماهو من الحق فى غاية البيان وهو المبدء "الاول والعلة فى وجود الحق فى جميع الحقايق فإن السبب فى ذلك هو ان مبدأ جميع معارفنا وعلومنا هو الحسّ فأننّا من الحس نترقتى الى حصول الأوائل فى العقل النّبى هى اوائل البرهان و مباديه، فوجب لذلك ان يكون كلّ شى لايدرك بالحواس يصعب ادراكه علينا و ان يكون مبلغ صعوبته بمبلغ بعده من الحواس.

#### قال ارسطوطاليس

ومن العدل ان لانقتصر على ان نشكر اللذين شاركناهم في الآراء بأعيانهم فقط دون ان نشكر ايضا من كان له في ذلك ولو بعض الحظ فإنهم قد اعانوا بعض المعونة و ذلك انهم تقدّموا فراضوا عقولنا وخرّجوها .

۱ - تجردها \_ آ. ۲ - الظاهر: تصیر. ۳ - لم تکن \_ آ ـ ب - ج.

٤- تصبرها - آ، - يصرها - ب، - تصيرها - ه. ه - الفاينا - ه. ٢- هو سبداه - آ.

٧- ان لاشكر-ب، ٨- نشكرس ـ د . ٩- عقولنا اذ خرجوها ١٠ ـ ج .

قسم دیگرمعقولات صور تهای موجود درمایه اند وصعوبت دریافتن خرد این صورتها را درجهت خود آنهاست، چه عقل در ادراك صورتها بتهی ساختن و جدا كردن آنها از مایه و از عرضهائی كه با آنها هستند نیازمند است تا معقول شوند، و ازین رو دشواری دریافتن آنها از جانب خود آنهاست.

وگاهی این دشواری ازجهت خرد پیدا می شود هرگاه خرد در مجردکردن آنها دارای تجربه و آزموده نباشد وبرمعقول کردن آنها تو انا نبود .

وشایسته است که از سبب صعوبت دریافتن آنچه ازحق درغایت روشنی است و آن مبدء نخستین و علیّت هستی حق درهمهٔ حقائق است درنگذریم، وهمانا سبب این صعوبت اینست که سرچشمهٔ همهٔ شناختها و دانشهای ما حسّ است، چه از راه حسّ روبپیدایش اولییّات درخر د پیش می رویم که این اولیّات اوائل و پیش درآمد برهان اند؛ و از اینرو لازم آید که هرچه بحواس دریافته نمی شود، دریافتن آن برما دشوار بود، و اندازهٔ این دشواری با اندازهٔ دوری او از حواس برابر باشد.

#### ارسطو گفت

مقتضای عدالت است اینکه تنها بسپاسگزاری کسانی که با آنان عیناً هم رأی شده ایم بسنده نکنیم بیاینکه شکر گزاریم آنانراکه دررسیدن بحق بهره کمی داشته اند که همانا آنان هم مارا اندکی کمکٹ کرده اند، زیراکه این گروه پیشی گرفتند و خردهای مارا آشنا کردند و از قوت بفعل آوردند.

فإن طيموثاوس لولم يكن لكنا نعدم كثيرا من تاليف اللحون، ولولم يكن فرولس لم يكن طيموثاوس فعلى هذا المثال يجرى الأمرفيمن تكلم في الحق و ذلك انا اخذنا بعض الآراء من بعض منسلف وكان آخرون السبب في كون هؤلاء.

# قال يحييٰ بن عديّ

اماً ان شكر المحسن واجب على المحسن اليه فظاهر لكل ذى عقل صحيح ومن فعل ما يجب عليه فعادل و شكر المحسن اذاً عدل ، ولانه لا احسان افضل من احسان من جادبالأفضل ولا شئ افضل للأنسان مما يصير به ذاته على افضل احوالها وهذا هو علم الحق فشكر من "كان سببا للمرء فى علمه بالحق واجب.

ولأن اسلاف الذين كانوا اسباباً لعلم الحق باستخراج ما به وافادتهم ايّانا ايّاه و تخريجهم عقولنا بذلك اسباب لكون المفيدين لنا فمن البيّن ان لهم حظيّاً في وصولنا ألى ما وصلنا اليه من علم الحق وقسطا في الإحسان الينا به، ولذلك يجب علينا لهم الشكر.

و قوله فی ذلک واضح مستغن عن شرح سوی ان یعرف ان قوله و ذلک انتهم راضوا عقولنا و خرجوها اتی به سبباً لشکر الذین شارکناهم فی آرائهم و شکر آبائهم و وسطاً یتبیتن به ذلک .

٧- ليكون لكون ـ ب. ٨- وصولها ـ ه. ٩- الى وصلنا ـ ب.

پسهماناطیماوس اگرنمی بود هر آینه بسیاری از تألیف آوازهای خوش را نداشتیم، و اگر فرولس نبود طیماوس نمی بود. و برهمین مثال می رود داستان کسانی که در پیرامون حق سخن گفته اند، چه ما برخی رأیها را از بعض پیشینیان گرفتیم، و کسان دیگر سبب پیدایش این گروه بوده اند.

#### یحیی گفت

اما اینکه سپاسگزاری نیکی کننده بر کسی که باونیکی رسیده واجباست پس برهرکس که خرد درست دارد پیداست، وآنکه اداء واجب کند دادگراست ازینرو سپاسگزاری نیکی کننده دادگری است ، و چون هیچ نیکی افزون نیست از احسان کسی که ببخشش بهترین چیز جوانمردی کرده و برای مردم از چیزی که بسبب آن ذات او با فزونترین حالاتش آید هیچ چیز برترنیست، واین همان دانستن حق است ، پس سپاسگزاری کسی که نسبت بشخص سبب دانش حق بوده واجب است .

و چون کسانی که با پیدا کردن حق و رساندن آن بما و بیرون آوردن خردهای ما از قوت بفعل سبب دانش حق بودهاند پیشینیان آنان سبب پیدایش این گروه بودهاند که آموزندگان ما هستند، پس روشناست که آن پیشینیانرا در رسیدن ما بدانچه از دانش حق رسیدهایم و در احسان بما بهرهایست ، ازینرو شکرآنان برما واجباست. واین گفتارش روشن و بینیاز ازشرحاست. جزاینکه دانسته شود که سخنش « زیرا که آنان خردهای ما را با معقولات آشنا کردند و از قورت بفعل رسانیدند» را آورد برای اینکه سبب باشد برای سپاسگزاری کسانی که با آنان در رأی همبازی کردهایم و شکر گزاری پدرانشان ووسطی باشد که با آن این مطلب روشن شود .

وقوله وذلك انا اخذنا بعض الآراء من بعض من ساف وكان آخرون السبب في كون هؤلاء تصحيح لقوله فعلى هذا المثال يجرى الأمر فيمن تكلم في في الحق وانما الى بما قاله في هذا الفصل لكى تيجمع لمطيعيه و متبعيه مع العلم بالحق العمل بالعدل، فيكمل فلسفتهم ولايدخلها خلل ولانقص.

#### قال ارسطوطاليس

و من الصواب ان نسمى معرفة الحق من الفلسفة المعرفة النظرية ، و ذلك ان غاية المعرفة النظرية الحق ، و غاية المعرفة النظرية الفعل ؛ فإن اصحاب الفعل وان كانوا ينظرون في حال الشي الذي يفعلونه فإنه ليس بحثهم عن علة لها في نفسها لكن لإضافتها الى الشي الذي يفعلونه.

# قال يحييٰ بن عديّ

إن " جزئى الفلسفة وهما النظر العلميّ و النظر العمليّ كليهما يستعملان النظر ويطلبان حقيّاً الا " ان العلميّ منهما يطلب الحق " لذاته لامن اجل شيّ آخر والعمليّ يطلب الحق لا لذاته بل من اجل العمل، والذي يطلب الحق " لذاته اخصّ بالحق من الذي انها يطلبه من اجل شيّ غيره ، فلذلك اوجب ان يخصّ بأن يسميّ العلم النظريّ بمعرفة الحق "،

۱ – الحرى - ب. ۲ ـ يتكلم ـ آ ـ بمن تكلم ـ ه. ۳ ـ لكن ـ آ ـ ب. ٤ ـ تسمى ـ د. ٥ ـ من الفلسفة النظرية لان غاية ـ د. ٢ ـ علته ـ ٤ ـ علته ـ ١ ـ علته ـ ـ ـ علته ـ ـ علته ـ ـ علته ـ علته ـ علته ـ علته ـ علته ـ علته ـ ـ علته ـ علته

آ ـ ج ـ خ د. ۷ ـ ای ـ آ ـ ب ـ ج.

و سخنش « زیرا که ما برخی رأیها را ازبعض پیشنیان گرفته ایم و کسان دیگرسبب پیدایش این مردم بوده اند » را برای درست کردن گفتار خود آورده، پس بر همین مثال درباره ٔ کسانی که درحق سخن می رانند گفتگو می رود، و آنچه درین فصل آورد برای اینست که درفرمانبران و پیروان خود بادانش حق دادگری را گرد آورد ، تا فلسفه ٔ آنان کامل گردد و رخنه و کاهشی بدان راه نیابد.

#### ارسطو گفت

راست اینست که ما ازمباحث فلسفه معرفت نظری را حقشناسی بنامیم ، زیر ا هدف معرفت نظری حق است و غایت معرفت عملی کردار بس همانا دانشمندانی که بکنش نیک می نگرند گرچه بحال آنچه می کنند نظر می افکنند لیکن در علّت خود آن حال کاوش نمی کنند بلکه چون آن حال بآنچه می کنند اضافه دارد در آن گفتگو می کنند .

#### يحييٰ گفت

یعنی همانا دو بخش فلسفه که نظر علمی و نظر عملی باشد هردو نظر را بکار میبرند و حق را میجویند، جز اینکه:

علمی از ایندو حق را برای خود حق جستجو می کند نهبرای چیز دیگر. وعملی جویای حقاست نه برای خود آن بلکه برای بکاربستن آن.

و آنکه حق را برای خود حق می جوید از آنکه حق را برای چیز دیگر می جوید بحق نزدیکتر و اختصاصش بآن بیشتر است ، ازینرو لازم شمرد که بویژه دانش نظری حقشناسی نامیده شود .

فقال: و من الصواب ان يسميّ معرفة (الحقّ) من الفلسفة المعرفة النظرية يعنى ان تسمية المعرفة النظرية خاصة بمعرفة الحق صواب. ثم اتى بسبب ذلك فقال: و ذلك ان غاية المعرفة النظرية الحق، فهذا سبب قوله ان تسمية المعرفة النظرية معرفة الحق معرفة الحق والدي المعرفة المعرفة النظرية معرفة الحق والدي المعرفة العملية بهذه التسمية وان كان لم يصرّح بذلك اتى بما يدل عليه فقال: و غاية المعرفة العملية الفعل. ثم صحيح هذه القضية بقوله: فأن اصحاب الفعل وان كانوا ينظرون في حال الشي الذي يفعلونه وانمااتى بهذا المقول تفضيلا لهذا الجزء من الفلسفة على الجزء العملية، وترغيبا في زيادته من العناية بتحصيله على الجزء العملى، وترغيبا في زيادته من العناية بتحصيله على الجزء العملى.

## قال ارسطوطاليس

و لسنا نعرف الحقّ دون ان نعرف علّته، وكلّ واحد من الأَشياءِ^ فهو خاصّة علّة لما عليه سائِر الأَشياءِ من الأَمر الّذي هي به متّفقة في الإِسم والمعنى.

ومثال ذلك: ان النار في غاية الحرارة وذلك انها هي العلة في حرارة سائر الأشياء الحارة ،

۱- فقال ذلک-ب. ۲- تسمية المعرفة الحق-ب. ۳- العملية مكررة في آ. ٤- القصة-ب. ٥- الشيء يفعلونه-ب. ٢- علته - ا - ه. ٧- الغاية - آ-ج. ٨- كذا في النسخ والظاهر: «كل واجد» - كل واحد من الاوائل - د. وهو ايضا صحيح . - فكل واحد الخ ـ ه.

پسگفت: «درست اینست که از مباحث فلسفه معرفت نظری حق شناسی نامیده شود» یعنی خصوص شناسائی نظری را معرفت حق خواندن راست است: سپس سبب آنرا آورد پسگفت «زیرا که غایت شناسائی نظری حق است» پس این سخن سبب گفته اوست که شناسائی نظری را معرفت حق خواندن راست است.

و چون میخواهد که این نام مخصوص معرفت نظری باشد و شناخت علی را فرانگیرد گرچه این مطلب را آشکارا نگفته است ولی سخنی آورد که برآن گواهی می دهد، پس گفت « پایان شناسائی عملی کردار است » سپس این قضیه را درست کرد باینکه گفت: « همانا یاران کردار گرچه درحال آنچه می کنند می نگرند ولی از چراثی خود آن حال کاوش نمی کنند، بلکه از جهت اضافه آن حال بدانچه می کنند در آن می نگرند» و این سخن را گفت تا این بخش فلسفه را بربخش عملی برتری داده باشد و افزودن عنایت بتحصیل آنرا در برابر جزو عملی ترغیب کرده باشد.

### ار سطو گفت

و ما خق را نمی شناسیم پیش از اینکه علمت اور ا بدانیم ، و هر یک از آنها که در چیزی اول اند نسبت بدانچه در چیزهای دیگر یافته می شود و با او در نام و معنی سازوار و موافق اند علمت خاص آنهاست.

و مثال این آنست که آتش در غایت گرمی است و این برای آنست که آتش علت گرمی چیزهای گرم دیگراست ،

فيجب من ذلك ان يكون اولى الأشياء بالحق الشي الذي هو علّة لحقيقة الأشياء التي بعده ، ولذلك قد يجب ضرورة ان تكون مبادئ الأشياء الموجودة دائما هي دائما في الغاية من الحق، و ذلك انها ليست انماهي حقيقة في وقت دون وقت ولا يوجد لها علّة في انها حق لكنّها هي العلّة في ذلك لسائر الأشياء ، فيجب من ذلك ان يكون كلّ واحد من الحق.

# قال يحي بن عديّ

الّـذي يفيدنا ° فى هذا الفصل هوائ الموجودات احق بالوجود و اى <sup>٣</sup> الحقائق احق بالحق .

فنقول انتها ^ العال الأول التي هي علل الوجود لسائر ماهي علل وجوده وهي التي لاعلل لها في وجودها و الحقائق التي هي علل الحقيقة فيما هي علل لحقيقتها .

ويقول أ، ولسنا نعرف الحقّ دون ان نعرف العلمة . قد تبيّن فى كتاب البرهان فى المقالة الأولى منه ان العلم اليقينيّ بالبرهان انسّما يكون بوسط هو علمة لوجود الأكبر فى الأصغر،

۱-سائرالاشیاء سن الامور التی هی متفقة بالاسم والمعنی مثال ذلک النار فی غایة الحرارة فی غیدناه فی غیدناه و یجب د. ۲-العلق آ. ۳-یکون - ا - ه. ۱-لکن هی - د. ه - یفیدناه - ب - ج - ه. ۲-بالوجود بل ای - آ. ۷-و نقول - ب - ج ، ویقول - ه. ۸-نقول ای انها - آ-نقول ایها - ج ، ۱ - الاکبر و فی - ب .

پس ازینجا لازم آید آنکه علّت حقیقت چیزهائی است که پس اویند از آن اشیاء بحق بودن اولی باشد. و بهمین سبب بهر آینگی شایسته است که مبادی چیزهائی که همیشه موجوداند همواره در غایت حق باشد، زیرا چنین نیست که اینگونه چیزها هنگامی حقیقت باشند و هنگامی نه و علیّتی برای حق بودنشان یافت نشود، بلکه اینها برای چیزهای دیگر علیّت حق آند، پس لازم آید که هریک از چیزها حال او در هستی همچون حال او باشد در حق ".

### يحييٰ گفت

آنچه درین فصل بما میدهد اینست که کدام یک از موجودات بهستی احق و کدام یک ازحقیقتها بحق بودن ( وحقیقت داشتن) سزاوارتراند .

پس گوئیم اینکه سزاوارتر بهستی و بحق علتهای نخستین اند که آنها علل هستی اند برای همه چیزهائی که اینها علل هستی آنهایند درحالتی که وجود خود این علل را علتی نیست، و حقائقی هستند که علتهای حقیقت اند در هرچه حقیقت اورا چرائی بکاراست.

و گوید: « ما حق را نمی شناسیم پیش از آنکه علمت آنرا بشناسیم ».

درگفتارنخستین کتاب برهان روشن شده است که دانش یقینی ببرهانر ا میانگین<sup>۲</sup> لازم است که چراثی<sup>۳</sup> وجود اکبر است در اصغر .

۱- یعنی هستی هرچیز باحقیةت داشتن او همپایه و برابر است ، اگر چیزی در هستی با علی درجهٔ کمال باشد در بالاترین درجه حق وحقیقت فناناپذیر است .

٧- حد وسط. ٣- علت.

فلذلك اقتضت هذه القضية هيهنا من غيران يبيتنها، ولما كانت العلل بها يعام معلولاتها اخذ في ان يبين احوالها عند معلولاتها فقال: وكل واحد من الأشياء فهو خاصة علة لما عليه سائرالأشياء من الأمر الذي هي به متفقة في الأسم والمعنى، يعنى ان كل واحد من الأشياء التي تتفق مع اغيارها في معنى موجود فيها واحدها هو العلية في وجود ذلك الأمر الذي يوافق فيه اغياره لأغياره فهو خاصة العلية لتلك الأغيار في وجود الأمر الذي تتفق معه فيه اسمه ومعناه.

ثم ّ اخذ في ان يوضح ما قاله من ذلك بمثال فقال : ومثال ذلك ان النّار في غاية الحرارة و ذلك انتها هي العلّة في حرارة سائر الأشياء الحارة ، ولمّا اقتضت منه القضية الكلّبة من غير بيان اذكانت من العلوم المتعارفة الواجب قبولها وكان الحق ّ احد الأشياء التي يشتمل عليه نتج ' من هذين المعنيين مايلزمهما فقال : فيجب من ذلك ان يكون اولى الأشياء بالحق ّ الشي النّدي هو علّة لحقيقة الأشياء التي بعده ، ولأن ّ الموجودات منها ما هو دا ثم الوجود ومنها ماليس بدا ثم الوجود ، والدائمة الوجود هي خاصة احق " بالحق " اخبر بذلك فقال :

۱-اقتضب-ظ. ۲-ليعلم-آ. ٣-كل واجد-ظ. ١-الذي به -آ. ٥-يتفق الغ-ب،يتفق مع اعتبارها-آ. ٢-واجدها-ظ. ٧-كذا في النسخ والظاهر: لااغياره. ٨-اقتضب-ظ-اقتصت-ه. ٩-كذا والظاهر: تشتمل. ١-قبح-آ-سح-ب-بتح-ج.

پس ازین سبب این قضیه را درینجا بی اینکه روشن کند ببدیهه گفت ، و چون معلولها از راه علیها شان دانسته می شوند بپیدا کر دن احوال علیها نزد معلولاتشان آغاز کر د پس گفت: «هر واجد آز چیز هاپس او بویژه علیت آن امر است که چیز های دیگر در آن اسما و معنی با او ساز وار و متفق اند یعنی هر واجد از چیز هائی که (اگر نیک بدانها نگریسته شود) در معنائی که در آنها موجود می باشد متفق اند آن واجد علیت هستی آن امر است که در آن امر با اغیار خود موافق است نه آن اغیار . پس آن واجد در وجود امری که آن اشیاء در آن امر با او در نام و معنی متفق اند علیت خاصی است .

سپس آغاز کرد که گفته خود را بمثالی روشن کند و گفت: «مثال این آنست که آتش در نهایت گرمی است زیرا که علّت گرمی چیزهای گرم دیگر است» و چون این قضیه کلّیه را بی اینکه بیان کند ببدیهه گفت زیرا که ازعلوم متعارفه بود که پذیر فتن آنها ضروری است، وحق یکی از چیزهائی بود که این قضیه اورا شامل است لازم این دو معنی نتیجه شد و گفت: «پسازین لازم آید که سزاوار ترین چیزها باینکه حق باشد آن چیز بود که علّت حقیقت شدن چیزها ثیست که پس اویند». و چون موجودات برخی دائم الوجودند، و بعضی دائم الوجود نیستند ؛ بویژه آنها که دائم الوجودند سزاوار ترند که حق باشند، بدین مطلب آگهی داد و گفت.

ولذلك يجب ضرورة ان يكون مبادئ الأشياء المروجودة دائما هي دائما في الغاية من الحق "، ثم " اوجب من ذلك ما يجب عليه القال فيجب من ذلك ان يكون كل " ٢ واحد من الأشياء حاله في الوجود كحاله في الحق "، وهذالعمرى لازم مم قد تبيين " وذلك انه اذا كان ما وجوده علية لوجود " غيره احق " بالوجود من غيره وهو ايضاً " احق " بالحقيقة من غيره فمن البين ان حاله في الوجود كحاله في الحق ".

### قال ارسطوطاليس

ومن البيّن ان للأشياء ابتداء و ان علل الأشياء الموجودة ليست بلانهاية لامن طريق الإستقامة ولا من طريق النوع وذلك انّه لايمكن من طريق الهيولى ان يكون شئ من شيء الى ما لانهاية [له] فيكون مثلاً اللحم من الأرض والارض من الهواء والهواء من النّار ويمرّ ذلك بلانهاية الملايقف عند شئ.

ولايمكن ذلك ايضا من طريق ما منه ابتدأ الحركة فيكون مثلاً الإنسان يتحرّك من الهواء و الهواء التحرّك من الشمس والشّمس تتحرّك من الغلبة الولايكون لذلك" نهاية.

وعلى هذا المثال يجرى الأمر فيما السببه يكون الشي، فإنّه لايمكن على هذا الطريق ايضا ان يجرى الأمر الى

۱- عليه الموجوة دائما - آ. ۲- ان كل - آ. ۳- بيين - آ. ٤- كان وجوده - آ. ٥- لوجوب - ب. ٢- غيره ايضا - آ. ٧- شي من شي الاساء آ، شي الي ما ـ ب. ٨- و الارض من الماء والماء من الهواء - د- ظ. و كلمة «والارض» سقط من «ب» . ٩- يجر - آ. ١٠- ذلك الى غيرنها ية - د. ١١- سقط «من الهواء الهواء الهواء من «ب» ٢١- العلية - ٦- ب- العالية - هـ الغلبة العداوية - د. ١٣- كذلك - ب. ١٤- يجرى فيما - د. ٥١- لايمكن في هذا - د.

«از همین رو بضرورت لازم آید که مبادی چیزهائی که همیشه موجوداند همیشه در غایت حق باشند » پس از این سخن لازم آورد آنچه لازم بود وگفت: «پس از این لازم آید که هریک از چیزها حال او در هستی همانند حال او باشد در حق » و بجان خودم سو گند که این لازم آن چیزیست که بیان شد، چه همانا هرگاه چیزی که وجود او علت هستی جز او باشد از جز خود بهستی سز اوار تر بود، و نیز او از غیر خود احق بحقیقت است ؛ پس روشن است که حال او در هستی مانند حال وی است در حق ...

### ارسطوگفت

روشن است که چیزها را آغازیست، و اینکه علّت چیزهائی که هستند بینهایت نیست، نه از راه ِ استقامت، ونهازراه ِ نوع،اینکه گفتیم برای اینست که از راه ِ هیولی ممکن نیست چیزی از چیزی پدید آید تا بی نهایت، پس مثلاً

گوشت از زمین بوجود آید و زمین از آب و آب ازهوا وهوا از آتش و همچنین برود بی پایان و نزد هیچچیز نهایستد.

و این امر از مبدء جنبش هم ممکن نیست پس مثلاً مردم از هوا بجنبد و هوا از خورشید و خورشید ازغلبه و آنرا پایانی نباشد.

وکار برهمین داستان میرود درآنچه بسببآن ، چیز موجود میشود .

ما لانهایة فیکون مثلا المشی بسبب الصحّة والصحّة بسبب السعادة و السعادة و السعادة بسبب شئ آخر، و كذلك یکون هذا الشئ بسبب شئ آخر عیره و یجری ذلك دائما بلانهایة.

وكذلك يجرى الأُمر فيما هوالشيَّ اي الذات.

# قال يحييٰ بن عديّ

بعدان بيتن ان ّ احق ّ الموجودات بالوجود و بالحق ّ العلل في الوجود و في الحق ّ التي هي علل و اوائل ومبادى لامبادى لها وكان هذا انتما يصح اذا تبيتن ان عللا هي مبادئ موجودة ، اخذ في ان يبيتن ذلك فقال: ومن البيتن ان للأشياء ابتداء وان ّ علل الأشياء الموجودة ليست بلانهاية لامن طريق الأستقامة اى من طريق الأخذ من نوع واحد من انواع العلل واحدة " بعداخرى " بأن يؤخذ من العلل الهيولانية هيولي قبل هيولي اومن العلل الفاعلة فاعلة قبل فاعلة أو من العلل الصورية صورة قبل صورة او من العلل السمامية تمام قبل تمام.

ثم قال: ولا ١٠ من طريق النوع اى ولا العلل غير متناهية من طريق النّوع، الله العلل غير متناهية الله النّوع، الله العلل غير متناهية اذ كانت اربعة انواع .

۱- لسبب - د. ۲ - لذلك - ب. ۳ - جملة «وكذلك يكون هذا الشي بسبب شيء آخر» ليس في: د. ٤ - شيء غيره الخ - ج - د ه - غيره ذلك - آ - غيره و يجر فيذلك - د. ٢ - الموجود - ه. ٧ - واخذة اخرى - ه. ٨ - «قبل فاعلة» ليس في: - آ. ٩ - سن علل - آ - ج. ١٠ - تمام ولا - آ.

چه درین راه هم ممکن نیست امر تا بینهایت برود، پس مثلا راه رفتن از تندرستی پیدا شو دو تندرستی از نیک بختی و نیک بختی بسبب چیز دیگر و همچنین این چیز بسبب چیز دیگر جزخود باشد و این علقها پیوسته برود بی پایان.

وهمچنین اینترتیب درماهو الشئ یعنی در ذات هم جاری میشود .

### يحييٰ گفت

پس از آنکه روشن کرد که سزاوارترین موجودات باینکه هست باشد وحق باشد آنهائی هستند که علت هستی و علت حق اند که علتها و سرآغازها ومبادئی هستند که آنها را مبدئی نیست ، و این (سخن) تنها هنگامی درست است که پیدا شده باشد که علتهائی مبادی موجودهاند (پس) بیان این (خواسته) را شروع کرد و گفت :

« پیداست که چیزها را آغازیست و اینکه علیهای چیزهائی که هستند بی پایان نیست ، نه از راه استقامت » یعنی از این راه که یک نوع از انواع علیهارا اخذ کنیم یکی پس از دیگری، چنانکه گرفته شود از علیهای هیولانی مایه ای پیش از مایه ای با از علیهای فاعلی فاعلی پیش از فاعلی ، یا از علیهای صوری صورتی بیش از صورتی ، یا از علیهای تمامی تمامی بیش از تمامی.

سپسگفت: « ونه از راه ِ نوع » یعنی و نه علتها بیپایاناند از راه ِ نوع ، یعنی انواع علتها نامتناهی نیستند زیرا چهار نوعاند . ثم ّ اخذ في ان ياتي بمثال لغيرتناهي العدد واحد من انواع العلل وابتدأ بالعلّة الهيولانيّة فقال:

و ذلك انه لايمكن من طريق الهيولي ان يكون شئ من شئ الى مالانهاية له فيكون مثلاً اللّهجم من الأرض و الأرض من الهواء والهواء من النّار ويمرّ ذلك بلانهاية ولايقف عند شئ. و بعد ان مثل العلل الهيولانيّة اتى بمثال للعلل الفاعلة فقال:

ولايمكن ذلك منطريق ما منه ابتدأ الحركة فيكون مثلاً الإنسان يتحرّك من الهواء والهواء يتحرّك من الشمس والشمس تتحرّك من الغلبة ولا يكون لذلك نهاية. ثمّ اخبر ان العلل التمامية تجرى هذا المجرى فقال:

وعلى هذا المثال يجرى الأمر فيما بسببه يكون الشئ فأنه لايمكن على هذا الطريق ايضا ان يجرى الأمر الى مالانهاية. ثم " اتى "بمثال للعلل التمامية فقال: فيكون مثلا " المشى بسبب الصحة والصحة بسبب السعادة والسعادة بسبب شئ آخر وكذلك يكون هذا الشئ بسبب شئ غيره ويجرى ذلك دائما بلانهاية. ثم " اخبر بأن " عال العلل الصورية هي هذه الحال فقال:

و كذلك يجرى الأمر فيما هو الشيُّ اى الذات اى كما جرى الأمر في الثلث العلل السورية وهى التي عبر الأمر في العلل الصورية وهى التي عبر عنها بما هو الشيُّ اى الذات .

۱ - مناهی - آ - ستناهی - ظ. ۲ - العلیه - آ - العلبة - ج ، - العکبه - ب . - مناهی الهواء والهواء و والهواء

سپسشروع کر دکه برای نامتناهی از یکایک انواع علّتها مثالی بیاورد،

## وآغاز کرد بعلت هیولانی پس گفت:

« و (توضیح) این (مطلب) اینست که ممکن نیست از راه مایه چیزی از چیزی از چیزدیگر پیدا شود تاآنجاکه آنرا پایانی نباشد، پس مثلا گوشت از زمین بوجود آید و زمین از هوا و هوا از آتش و این رشته برود بینهایت، و نزد هیچ چیز نه ایستد ».

و پس از آنکه برای علمتهای هیولانی داستان زد برای علمتهای فاعلی مثال

### آورد، بسگفت:

« این کار از راه مبدء جنبش هم ممکن نیست که مثلاً مردم بسبب هوا بجنبد و هوا از خورشید بجنبش آید و خورشید از غلبه ، و این (تسلسل علتها) را پایانی نباشد.

سپس آگهی داد که علیّتهای تمامی هم همین حال را دارند پس گفت: « و برهمین مثال قاعده میگردد در آنچه چیز بسبب آن موجود میشود، چه دراین راه هم ممکن نیست که امر (یعنی تسلسل علل) تا بی نهایت برود .

سپس برای علمتهای تمامی مثال آورد پسگفت: « مثلاً راه رفتن بسبب تندرستی بوجود آید و تندرستی بسبب سعادت و سعادت بسبب چیز دیگر ، و همچنین این چیز بسبب چیزی جزخود بو د و این (تسلسل علمتهای تمامی) پیوسته برود بی پایان ».

سپس خبرداد که حال علّتهای صوری هم همین است پسگفت «وهمچنین امرجاری می شود درماهوی چیز یعنی در ذات» یعنی همچنانکه این حکم در سه علّتی که پیش یاد شد می رفت، همچنین درعلّتهای صوری که آنها را ماهوی شی عنی ذات خواند جاری می شود.

## قال ارسطوطاليس

وذلك انَّ الأَشياء المتوسَّطة وهي الأَشياءُ الَّتي لها ' متقدّم و متأُخّر يجب ضرورة ان يكون المتقدّم هو العلّة لـما بعده ، فإِنّـاْ ان سئلنا ايّها علّة 'الثلثة ؟ قلنا الأُوّل. وذلك انّ الأُخير ليس هو علَّتها من قبل انَّه ليس هو علَّة " ولا لواحد منها، و كذلك ايضاً فإنّ المتوسّط ليسهوعلّتها من قبل انّه انّما هوعلّة لواحد فقط، والخرق بين ان يكون متوسط واحد وبين ان يكون متوسطات° اكثرمن واحد\_ ولابين ان تكون متناهية و بين ان تكون غير متناهية، واجزاء الأُشياءِ غير المتناهية الّتي تجري على هذه الجهة وبالجملة اجزاء غير المتناهي كلّها هي متوسّطة على مثال واحد الىٰ هذا الوقت، فيجب ان لم يكن شئ من الأَشياء اوّلاً أن لايكون^ بالجملة علّة اصلاً.

# قال يحيى بنعدى

ان عرضه في هذا الفصل ان يبيّن ان العلل هي متقدّمة ١ بالطبع لمعلولاتها. واوائل لها، ومعلولاتها متأخّرة عنها؛

۱- فیها ـ د. وهو غلط وان کرر فی تفسیر ابن رشد ، یظهر ذلک بادنی تأسل.
۲- فانا اذاسئلنا ایعلة ـ د.
۳- لیسعات ـ د.
۶- تحتوی ـ د.
۷- کلها متوسطات ـ د.
۲- تحتوی ـ د.
۷- کلها متوسط ـ آـ ه.
۲- ان یکون - آـ ه.
۲- هی تقدم - آ.

#### ارسطو گفت

بیان سخن اینست که چیزهای میانگین و آن چیزهائی هستند که پیشین و سپسین دارند ازروی نیاز واجب است که آنکه پیش است علیّت آنها باشد که پس اویند، چه اگر ازما بپرسند که کدام یک علیّت این سه تاست؟ گو ثیم آنکه نخستین است، چه آخری علیّت آنها نیست برای اینکه او علیّت نیست و علیّت هم علیّت آنها نیست و همچنین نیز میانگین هم علیّت آنها نیست زیرا که او جزاین نیست که علیّت یکی باشد جزاین نیست که علیّت یکی باشد و اینکه نا جز و اینکه میانگینها بیش از یکی باشند، و نه میان اینکه متناهی باشند و اینکه نا جز انجام باشند، و پارههای چیزهای نامتناهی که برین سو می روند و بالجمله پارههای نامتناهی همگی بریک مثال تااین هنگام میانگین اند، پس واجب آید که اگر چیزی از اشیاء اوّل نباشد اصلاً در گروه علیّی نباشد.

## یحیی گفت

خواستهٔ او دراین فصل آنست که روشن کند که علیّتها بطبع برمعلولهای خویش پیشی دارند \_ و اوائل معلولهای خوداند، ومعلولها نسبت بعلیّتهاشان سپس اند،

ليتبين له بذلك انه ان لم يكن الوجدشي هواول الااول قبله لم يوجد شي هوعلة واذا لم توجد علة لم يوجد معلولات، الا ان المعلولات ظاهرة الوجود. فيجب ان يكون العلل موجودة و لذلك يكون الأول من الأضطرار موجوداً، و اذا كان الأول موجوداً تبين ان العلل الأول موجودة وهو ماكان قصد ان يبينه فهويفيدنا ذلك ويقول : و ذلك ان الأشياء المتوسطة وهي الاشياء التي لها متقدم ومتأخر يجب ضرورة ان يكون المتقدم هوالعلة لما بعده لعمرى انه لبين ان الأشياء المتوسطة لها متقدم و متأخر اذكانت انها تكون متوسطة بين طرفين ، و كذلك هو ايضا ظاهر بين ان المتقدم من هذه الشكثة هو العلة للباقيين ، فلذلك قال : يجب ضرورة ان يكون المتقدم هوالعلة لما بعده ثم قال :

و هذا القول فيه اضطراب فى نقل اسحق و ذلك أن الأوّل ليس يصح أن يكون علّة لنفسه يصح أن يكون علّة الثلثة لأنه واحد من الثلثة، و محال أن يكون علّة لنفسه والصحيح هو ماوجد ته فى نقل قديم غير نقل اسحق وهو هكذا: لأنّا أن أردنا أن نقول ماالعلّة من هذه الثلثة الأشياء ؟ نقول الأوّل. وقوّة هذا القول قوّة قوله لوقال و يتنضح أنه يجب أن يكون المتقدّم هو العلّة لما بعده باستقرائنا ما يعتقده كلّ أنسان من أنّ الأقدم هو العلّة لما بعده ،

۱- انه لم یکن ـ آ. ۲- الاول ـ آ. ۲- یبین ـ آ. ٤- نقول ـ آ، - نقول - ج.
 ۵- هذا هوالصحیح و فی نسخة ابن رشد ص ۱۸ س ۱۱: « فیها » بدل « لها » غلط.

٦- للباقين-آ- ب -ج. ٧- وصعيح ـ آ. ٨- يتصع - آ.

تا بدین گفتار هویدا شود که اگر نباشد علّت نخستینی که پیش از او علّتی نیست پس چیزی که علّت بود موجود نخواهد بود ، و هرگاه علّتی نبود معلولهائی موجود نخواهند بود — ولی معلولها آشکارا هستند پس لازم آید که علّتها هم هست باشند، و بهمین سبب بناچار علّت نخستین موجود است، و هرگاه علّت نخستین موجود است، و هرگاه علّت نخستین موجود باشد روشن است که علّتهای اولی هست اند . و این آن چیزیست که ارسطو بیان آنرا آهنگ کرده بود، پس او همین را بما می دهد و می گوید: «همانا چیزهای میانگین و آن چیزهائی هستند که پیشین و سپسین دارند از روی نیاز واجب است که آنکه پیشین است چرائی آنها باشد که پس او هستند».

و بجان خودم سوگند که همانا روشن است که چیزهای میانگین پیشین وسپسین دارند زیراکه آنها جز این نیست که میانگین هستند میان دوکناره، ونیز پیدا و هوید است که آنکه از این سه تا متقد ماست همان علت دو تای باز مانده است، ازینر و گفت « واجب است که آنکه پیشین است علت آنها باشد که پس اویند» سپس گفت « پس همانا اگر از ما بپرسند که کدام یک علت این سه تاست؟ گوثیم آنکه او ل است » و این سخن در نقل اسحق سست و واشده است، زیرا درست نیست که علت نخستین علت هرسه باشد، زیرا او خودیکی از این سه تااست، و محال است که علت خویش بود، و درست آنست که در نقل دیرینه ای جز نقل اسحق یافتم است که علت خویش بود، و درست آنست که در نقل دیرینه ای جز نقل اسحق یافتم و آن چنین است: « زیرا که اگر بخواهیم بگوئیم که از ین سه چیز کدام یک علت است؛ گوئیم نخستین » و این سخن بمنز له گفته و اوست اگر گفته بود و روشن و بیشین علت مابعد خود است ، زیرا باستقر اء دانسته ایم که هر مر دمی معتقد است که پیشین علت مابعد خود است ، زیرا باستقر اء دانسته ایم که هر مر دمی معتقد است که آنکه پیشتر است همان علت پسین خود است ،

واوضحهذه القضيّة بقولًا قوته قوّةالأستقراءً لانتّها منالقضايا المتعارفة الواجب قبولها ثمَّ اخذ في ان يزيد في وضوحها فقال: وذلكُ انَّ الأخير ليس هوعلَّتها َّ من قبل انَّه ليس هو علَّة ولا لواحد منها وكذلكُ ايضًا فأنَّ المتوسط ليس هو علتها منقبل انتَّما هوعلَّة لواحد فقط وهذا ظاهربيَّن؛ وعبارته عنه° واضحة ثم قال: ولافرق بين ان يكون متوسط واحد و بين ان يكون متوسطات اكثر من واحد ولابين ان تكون متناهية وبين ان تكون غيرمتناهية، واجزاء الأشياء غيرالمتناهية الـّتى تجرى على هذه الجهة و بالجملة اجزاء غيرالمتناهي كلـّها هي متوسطة على مثال واحد الى هذا الوقت. يعنى انَّه لافرق في انَّه يجب ضرورة ان يكون المتقدّم علة لما بعده بين ان يكون المتوسط بين الطرفين واحداً و بين ان يكون المتوسطات بينهما كثيرة . ولابينها ٦ ان كانت كثيرة متناهية و بينها ان كانت غيرمتناهية ، وزاد قوله: واجزاء الأشياء غيرالمتناهية الّـتي تجرى علىهذه الصفة ليفرّق بين المتوسّطات بين طرفين على ان ّبعضها علل فقط و بعضها معلولات فقط وبعضها عللومعلولات معآ، وبين المتوسطات الـتى انـّما هي متوسطات فى الترتيب كاجزاء الزّمان والأقاويل و ماجرى هذا المجرى ؛ ثمّ قال: وبالجملة اجزاء غيرالمتناهي كلُّها هي متوسُّطة على مثال واحد اي لافرق بينها في انُّها متوسَّطة <sup>٧</sup> و قوله: الى هذا الوقت بدلا من قوله الى ان ينتهى الى الأخير^ اللَّذي هومعلول فقط.

٨- ينتهى الاخير - آ- ج.

ومن این قضیه را روشن کنم بسخنی که در قوت استقراء است زیر اکه این از قضیه های متعارف است که پذیر فتن آنها و اجب است. سپس آغاز کردکه روشن کردن مطلب را بیفز اید .

پس گفت: « زیراکه سپسین علّت آنها نیست برای اینکه او علّت نیست و علّت نیست و همچنین نیز میانگین هم علّت آنها نیست زیرا که او تنها علّت یکی است » و این سخن پیدا و عبارت او روش است .

سپسگفت: «فرقینیست میان اینکه میانگین یکی باشدو اینکه میانگینها بیش از یکی باشند، و نه میان اینکه متناهی باشند و اینکه ناجز انجام باشند، و پارههای چیزهای بی پایان که برین جهت می روند و بالجمله پارههای نامتناهی همگی بریک مثال تا این هنگام میانگین اند » یعنی در اینکه بهر اینگی و اجب است که آنکه پیش است علّت ما بعد خود باشد فرقی نیست میان اینکه میانگین که میان دو کنارگین است یکی باشد ، و اینکه میانگین میانآن دو فر او ان باشند . و نه میان اینکه اگر فر او ان باشند بپایان رسند یا ناجز انجام باشند، و افزود که «و پاره های چیزهای بی پایان که بر این مفت می روند » تا فرق کرده باشد میان میانگینهای میان دو کنارگین که بعضشان تنها علیت اند و برخی تنها معلول و برخی دیگر هم علیت اند و هم معلول ، و میان تنها علیت اند و برخی تنها معلول و برخی دیگر هم علیت اند و هم معلول ، و میان زمان و گفتار ها و آنچه برین مجری می رود . سپس گفت:

« و بالجمله پاره های نامتناهی همه بریک داستان میانگین اند، یعنی در میانگین بودن میانشان فرقی نیست. و گفته ارسطو « تا این هنگام » چنانست که گوید تا برسد بیسینی که تنها معلول است.

وينبغى ان تعلم انتى وجدت مكان هذا القول الذى اوّله فىنقل اسحق بن حنين ولافرق بين ان يكون متوسط واحد وآخره الى هذا الوقت فى نقل آخر الى العربية على هذه الحكاية: ولاخلاف فى ان يكون العلة الأولى واحدة اوكثيرة ولا فى ان تكون ذانهاية اولانهاية لها، فإن جميع اجزاء مالانهاية له بهذا النوع و فى الجملة جميع اجزاء مالانهاية له هى الآن اوساط على السواء.

و وجدت ذلك بالسريانية على هذه الحكاية: ولا فرق لشيّ ان يقال ان العلل تكون واحدة او كثيرة ولا غيرمتناهية ايضا او متناهية و جميع اجزاء غيرالمتناهيات و بالجملة التي لغير المتناهية بهذا النحو بعينه هي متوسطات الى الآن. فأن كان الفيلسوف^ انهما قال انه لافرق بين ان يكون العلل واحدة او كثيرة او متناهية او غير متناهية فأنه انها يعنى بالعلل لاالعلة المتقدّمة لأنها علم مابينها و بين المعلول الأخير الذي ليس بعلة وليست متوسطة البتة اذ لأشي قبلها بل انها يعنى بالعلل المتوسطات التي بين العلول الأخير . و يكون قوله: هي بهذا النحو (بعينه) متوسطات اى بالنهو الذي يكون كلما كان من المتوسطات اقرب الى العلة الأولى علية التي بعده .

ما بعدها من المتوسطات ومن المعلول الاخير الذي - ب.

<sup>1-</sup> يعلم - ه. 1- اوله نقل - آ- ج. 1- يكون فى النهاية - آ. 1- 3- لانهاية لهذا - آ. 1- مى الجملة اجزاء زمان لانهاية - آ. 1- كذا فى النسخ ولعله بشىء والظاهر ولافرق بين ان يقال الخ . 1- بعينه فى متوسطات - بن المعلول الاخيرفان العلة الاولى هى علة لجميع 1- هان الفيلسوف 1- بين المعلول الاخيرفان العلة الاولى هى علة لجميع

وسزاوار است بدانی که جای این گفتار که آغاز آن درنقل اسحق اینست که « فرقی نیست میاناینکه میانگین یکی باشد » و انجام آن تا «این هنگام »است من درنقل تازی دیگری برین بازگو یافتم: و خلافی نیست در اینکه علّت نخستین یکی باشد یابیشتر ، و نه اینکه بپایان رسد یا بی پایان باشد ، ـ چه همه پاره های نامتناهی این نوع اند ، و بالجمله همه پاره های نامتناهی در اینکه میانگین اند یکسان است .

واین گفتار را درسریانی براین بازگو یافتم: هیچ تفاوتی نیست میان اینکه علت یکی باشد یا علتهای بسیار باشند ونیز نهاینکه بی پایان باشند یابپایان رسند، وهمه پارهای علتهای بی پایان و بالجمله پارههای نامتناهی بدینگونه عیناً تاکنون همان علتهای میانگین اند.

پس اگرفیلسوف گفته است فرقی نیست میان اینکه علّتها یکی باشند یا بسیار و اینکه بپایان رسند یا بی پایان باشند، پس هماناجز این نیست که مقصودش از علّتها علّت پیشین نیست. چه علّت پیشین علّت آن چیز است که میان او معلول سپسین است، پس همانا علّت نخستین علّت همه مابعد خود است که میانگینها و معلول سپسین باشد که او علّت نیست، و یقینا میانگین نیست، زیرا چیزی پیش از او نیست، بلکه مقصودش از علّتهای میانگین تنها همان علیّهائی هستند که متوسط اند میان علیّت نخستین و معلول اخیر . و گفته او « اینها بهمین گونه عینا میانگین اند » یعنی بهمانگونه که هر چهاز علیّتهای میانگین بعلیّت نخستین نزدیکتر باشد علیّت است برای آن علیّت که پس اوست .

ثم قال ارسطوطاليس فيجب انلم يكن شئ من الاشياء اولا انلا يكون بالجملة علة اصلا اذا كان من شرط العلة ان تكون اولى لمعلولاتها فأن لم يوجد شئ هواول فواجب ان لا يوجد علة البقة .

## قال ارسطوطاليس:

وايضافإنه لايمكن ماله ابتداء من اعلاه يمرّ الى اسفل بلانهاية '، فيكون مثلامن النّار ماءٌ ومن الماء ارض و كذلك يحدث جنس عن جنس دائما بلانهاية.

# قال يحييٰ بن عديّ

بعد ان بيتن انه يجب ضرورة ان ينتهى العلل من تلقاء المبدء الى علة اولى لاعلة لها اخذ الآن فى ان يبيتن انه كذلك يجب ضرورة ان تنتهى من تلقاء آخرها الى آخر لا آخر بعده، واتى لما يريد ابطاله من غيرتناهى العلل من تلقاء اسفلها بمثال اوضحه به وكلامه فى ذلك مستغن عن شرح لبيانه ".

### قال ارسطوطاليس

وذلك ان الشيء يكون من الشيء على جهتين لاعلى طريق مايقال ان الشيئ كان بعدالشئ بمنزلة مايقال: احدهما ان يكون من الصبي رجل و الآخر ان يكون من الماء هواء.

۱- بغیر نهایة-د. من اعلاه ثم الی النع - آ . ۲ - به کلامه - آ . ۳ - لبیان - آ . ۶ - مایقال آن الضباب من البخار لکن بمنزلة ما یقول احدنا آن الصبی کان منه رجل والثانی آن یکون - د، اقول هذا هوالصحیح و المتن ناقص سیشیر المفسر الی نقصه .

سپس ارسطوگفت: « پس واجباست که اگر هیچچیز ازچیز ها نخستین نباشد اصلادر جمله علتی نباشد» هرگاه شرط علتاینست که نسبت بمعلولهای خود نخستین باشد پس اگرچیزی که نخستین است موجود نباشد بناچار لازم آید که علتی یافته نشود.

#### ارسطوگفت

ونیزهمانا ممکن نیست چیزی که از بالاآغازدارد بینهایت پائین برود، پس مثلاً از آتش آب پیداشود ـ واز آب زمین، وهمچنین نوپدید آیدجنسی از جنس دیگر پیوسته بی پایان.

### يحيي گفت

پساز آنکه پیداکردکه از روی هر آینگی واجب است که علیّها از سوی آغاز بعلیّت نخستینی برسند که اورا علیّی نباشد ، اکنون آغاز کرد روشن کند که همچنین واجب است که می باید از سوی آخرشان هم بپایانی برسند که پس از آن پایانی نباشد. و برای نامتناهی بودن علیّتها از سوی پائین که می خواست آزرا ناچیز کند داستانی آورد که مقصود را بدان داستان هویدا کرد و سخن او درینجا بی نیاز از شرح است.

#### ارسطو گفت

بیان مطلب اینست که چیزازچیز دیگر بدوجهت پیدا میشود ولی نهازآن راه که گویند اینچیزسپسآنچیز بود چنانکه گفته شود... یکی اینکه کودك مردی شود و دیگر اینکه آب هوا شود. فأمّا قولنا انّه يكون من الصبيّ رجل فإنّما يذهب فيه الى انّه يكون من الشيء الّذي سيكون الشيُّ الّذي قد كان و فرغ ومن الشيُ الّذي سيتم الشيُ الّذي قدتم و ذلك انّه كماانّ بين الوجودوالعدم التكوّن \_ كذلك ماهومتكوّن فهودائم بين ما هو موجود و بين ماهو معدوم ، فإنّ المتعلم هو كائن عالماً ، والى هذا المعنى يذهب في قولنا انّه يكون من المتعلم عالم.

وامّا قولنا انّه يكون من الهواءِ ماءٌ فذلك أبأن يفسد الآخرولذلك لايرجع الأشياءُ الّتي تلك حالها بعضها الي بعض ولا يكون من الرجل صبيّ و ذلك انّه ليس يكون من التكوّن أما يكون بعد التكوّن الشيّ الّذي يقال انّه أنّ ماسيكون لكن انّما يكون بعد التكوّن الشيّ الّذي يقال انّه فعلى هذا المثال يكون النّهار من الغداة لأنّه بعدها، ولذلك انّه لا يقال انّه المناه المناه

۱۱-قرجع-ب-ه.

۱- من قوله و الاخر الى رجل سقط من نسخه - آ. ۲- فيه انه - د، - فيه ان - آده. ٢- فرغ اومن - د. ٤- تم وفرغ و - د. ٥- دائما - د - ظ. ٢- قولنا يكون - د. ٧- من هو كائن الى من المتعام سقط من نسخة « آ». ٨- وذلك - د. ٩- بان نقل - ه. ١٠- الكائن - د. ١١- كذا في النسخ الاربع والراجع انه سيكون كما في: د. ٢١- يقال ان - ه. ٢١- الغداة ومن - آ.

اماگفته ٔ ماکه ازکودك مردی پیدا شود منظور اینست که از چیزی که نزدیک است جامه هستی پوشد چیزی پدید می آید که هست و پر داخته است، واز چیزی که نزدیک است.

برای اینکه همچنانکه شدن میان هستی و نیستی است همچنین چیزی که درحال شدن است پیوسته متوسط است میان چیزی که هستوچیزی که نیست ، چه دانش آموز دانشمند شوندهاست، و بهمین معنی می رسدگفته ماکه دانش آموز دانشمند خواهد شد.

و اما گفته ما که از هوا آب پیدا می شود پس آن بدینگونه است که آن دیگر تباه می شود، وبرای همین است که آن چیزها که حالشان آن بود که گفتیم برخی ببرخی دیگر بر نمی گردند \_ و مر د کودك نمی شود، زیرا که از تکون پیدا نمی شود چیزی که در آینده نزدیک کائن خواهد شد، لیکن پس از تکون تنها چیزی هست می شود که گفته می شود بزودی هست خواهد شد ، پس بنابر این داستان چاشت از بامداد برمی خیزد زیرا که پس از بامداد است ، و برای همین است که گفته نمی شود که بامداد از چاشت پدید آمده. اما چیزهای دیگر برخی ببرخی بازگشت نمی شود که بامداد از چاشت پدید آمده. اما چیزهای دیگر برخی ببرخی بازگشت می کنند .

<sup>&</sup>lt;sub>1</sub> - تکون.

# قال يحيى بن عدى

قد اخذ في ان يبيتن ماحكم به من انه لايمكن في ما له ابتداء من اعلاه ان يمر تا الى اسفل بلانهاية.

فیکون من المتقدّم شی ما ویحدث من ذلک شی ۳ آخر و من ذلک الآخر آخر و بالآخر آخر و بالآخر آخر و بوضحها بأمثلة و يقول:

وذلكثان الشيء يكون منالشي علىجهتين لاعلى طريق ما يقال ان الشَّيُّ

كانبعدالشيّ، يعنى ان للتكوّن سوى الجهة التي يقال عليها ان الشيّ يكون عن شي معنى انه يكون المعنى انه يكون بعده مثل مايقال في تكوّن الأضداد بعضها من من من على جهتين اخرين ، وانتما الحرارة تكون من البرودة يراد بذلك انها تكون بعدها على جهتين اخرين ، وانتما استثنى هذه الجهة من جهات الأضداد لأنتها مخالفة لجهات تكوّن المعلولات من عللها ، اذا لعليّة الموجدة المعلول لايمكن ان تكون ضداً له ؛ وانتما نظره و بحثه عن تكوّن المعلولات من عللها .

وينبغى ان يعلم انتى وجدت فى غير نقل اسحق بالعربية ذيادة هى مثال مايقال الضباب ابعد البخار ووجدت فى السريانية المكان هذا المثال ماهذه . حكايته: بمنز لة البحر من الجبل وكلام ١٣ اسحق ناقص يقتضى مثالاً.

۱- یتبین آب ب. ۲- نمر آب بر بین ۱۰ در آب بین ۱۰ بالشیء بر ج می ۱۰ و توضیعها بر ه. ۱۰ د افغال الزبع والظاهر: التکون ۲۰ بمعنی ان یکون آ. ۲۰ الاضداد و بعضها آ. ۸ بجهات یکون آ. ۹ الموجود قب ۱۰ اتصاب آ. ۱۰ د می سریانیت آ. فی السریانی بر ۱۰ مذه بمنزلت آ. ۲۰ منزلت آ. الجبل فکلام ۵۰ د العجمی النسخ والظاهرالجمد و کلام ۲۰ العجبل فکلام م.

### يحييٰ گفت

آغاز کردکه راییراکه داده بود روشن کند، و آن اینست که « ممکن نیست چیزی که آغاز دار د ناجزانجام پائین برود » پساز پیشین چیزی پدید آیدواز آنچیز چیز دیگر و از آن دیگر دیگر و برود بی پایان » .

وچونجهاتشدنیکی نیستبلکه جهتهای بسیار است آغاز کر ددرین فصل که جهتهای شدنر ابرشمار د و آنهار اباداستانهائی هویدا کند. و می گوید «این آنست که چیز از چیز دیگر بدو جهت پیدامی شو د ـ ولی نه از آن راه که گوینداین چیز پس آن چیز بود» یعنی بجز جهتی که بر آن جهت گویند این چیز از آن چیز پیدا شد باین معنی که سپس او بوجو د آمد بدانگونه که در تکون برخی اضداد از برخی گفته می شود، چنانکه گویند گرمی از سردی پیدامی شود، یعنی گرمی سپس سردی هست می شود، همانابد و جهت دیگر چیز از چیز پدید می آید و آن یک جهت را که از جهات اضداد است جدا کر د برای اینکه اضداد با جهتهای شدن معلولها از علیقهاشان ناساز گارند، زیرا عتی که بمعلول هستی می بخشد روا نیست که ضد او باشد، و جز این نیست که اندیشه بمعلول هستی می بخشد روا نیست که ضد او باشد، و جز این نیست که اندیشه و کاوش او پیرامون تکون معلولها است از علیتهاشان.

وسزاواراست دانسته شودکه من درجز نقل تازی اسحق افزودهای یافتم و آن اینست:چنانکه گفته شودکه مه پساز بخار است ، ودرترجمه سریانی جای این مثال آنچه داستانش اینست: بمنزله دریا از یخ و سخن اسحق ناقص است مثال میخواهد ، وهذان المثالان اللذان ذكرتهما و انكانا مختلفين فإنسّهما يتسّفقان من جهة لكل " ا واحد منهما يوجد بين جزئيه مضادّة ماهى التكاثف" و الأجتماع بعد التسخلخل والافتراق، ثم " اتى بمثال للجهتبن اللتين نظره فيهما فقال:

احدهما ان يكون من الصّبيّ رجل و الآخر ان يكون من الماء هواء، وبعد ان مثّل الجهتين . اللّتين يتكلّم أن فيهما اخذ في ان يشرح مايعني بواحد واحد منهما فقال :

فأماً قولذا انه یکون من الصبی رجل فأنما یذهب فیه الی انه یکون من الشی الندی سیکونالشی الندی قد کانوفرغ ومنالشی الندی سیتم الشی الندی قد تم الشی الندی قد اخذ فی ان یعنی ان احدی جهتی کون شی من شی من شی هی ان یتکون من شی قد اخذ فی ان یتکون شیئا ما شی قد کان ذلک الشی الندی قد اخذ ذلک الأول فی ان یکونه قد کان وفرغ من التکون، ثم قال: اومن الشی الندی سیتم الشی الندی قد تم ای الندی قد تم اوان سئت فصف هذه الجهة من التکون بانها تکون الشی الندی سیتم ای الندی الندی هو متوجه نحو التمام الشی الندی قد حصل له التمام . ثم قال: وذلک انه کما ان بین الوجود و العدم التکون کذلک ماهو متکون فهو دا ثم بین ماهو موجود و بین ماهو معدوم ، یعنی: انه کما ان الطریق الذی یتغیر فیه من العدم الی الوجود هو فی حال تغیره متکه ن ۱۰۰۰ الطریق الذی یتغیر فیه من العدم الی الوجود هو فی حال تغیره متکه ن ۱۰۰۰ العدم الی الوجود هو فی حال تغیره متکه ن ۱۰۰۰

۱-كذا والظاهر منجهة ان كل . ۲- جزئه ـ آ. ۳- مابين التكايف - آ. ٤- الجهتين يتكلم ـ آ. ٥- اخذ ان - آ. ٢- الذي فيه اخذ ذلك الاول من ان - آ. ٢- الذي فيه اخذ ذلك الاول من ان - آ. ٩- الشي سيتم ـ آ. ١٠- فتكون - آ. ٩- الشي سيتم ـ آ. ١٠- فتكون - آ.

و این دو مثالی که یاد کردم گرچه با هم مختلف اند ولی از آنرو که میان دوپاره هریک از آن دو ضدیتی است که آن تکاثف \_ و گرد آمدن پس از تخلخل وازهم جدا شدن است این دو مثال باهم متّفق و سازگارند. سپس برای دوجهتی که بآنها نظر داشت داستان آورد و گفت:

« یکی اینکه کودك مرد شود، و دیگر اینکه آب هوا شود » و پساز آنکه دوجهتی را که در آنها سخن میراند مثل زد پیدا کردن آنچه از یکایک آنها میخواهد آغاز کرد، پسگفت:

«اماًگفته ماکه کو دك مرد می شود منظور اینست که از چیزی که نز دیک است جامه هستی پوشد چیزی پدید می آید که هست و پر داخته است ، واز چیزی که نز دیک از دو نز دیک است تمام شود چیزی که تمام شده است » این می خواهد که یکی از دو جهت پیدایش چیز از چیز آنست که از چیزی که شروع کر ده بود که چیزی بشود چیزی هست می شود که این همان بود که او لی تکوین اور ا آغاز کر ده بود که همانا اکنون پیدا شده و از شدن پر داخته است ، سپس گفت:

و یا از چیزی که نزدیک است تمام شود چیزی که تمام است » یعنی یا اگرخواهی نشان بده این جهت شدن را باینکه این تکوّن آن چیزست که بزودی تمام می شود یعنی اینکه رو آورنده است بسوی تمام شدن یعنی آنکه اکنون تمام شدن او هست شده . سپس گفت : «برای اینکه همچنانکه تکوّن میان هستی ونیستی است همچنین چیزی که در حال شدن است پیوسته متوسط است میان چیزی که هست و چیزی که نیست » یعنی همچنانکه طریقی که درآن از نیستی بهستی دگرگونی پیدا می شود در حال تغییرش متکوّن است .

وبنبغى ان يعلم ان مذا ليس هوسبباً لما بعده وان كان اسحق قدعبتر عنه عبارة السبب بقوله: وذلك ، والصواب ان يقال: وكما ان بين الوجود وسائر ما يتلو ذلك وقوله: فهودائم بين ماهو موجود وبين ماهو معدوم حق يقين ، لا فإن كل ما يخرج من العدم الى الوجود بتكون فلابد من ان يكون قبل ان يحصل له الوجود متكوناً ، ثم آتى بمثال لما قاله فقال: فأن المتعلم هو كائن عالما والى هذا المعنى نذهب في قولنا انه يكون من المتعلم عالم، وبعد ان المتعلم القول في الجهة الأولى من جهتى تكون العلم الى حال كمال العلم الى حال كمال العلم له ، وبعد ان استم القول في الجهة الأولى من جهتى تكون شي من شي اخذ في وصف الجهة الأخرى ، فقال:

واماً قولنا انه يكون من الهواء ماء فذلك بأن يفسدالآخر، يعنى ان الجهة التى يذهب اليها فى قولنا انه يكون من الهواء ماء يخالف جهة قولنا انه يكون من المعتملة عالم بأن كون الماء من الهواء بأن يتم بفساد الهواء فأما كون العالم من المتعلة فليس يكون فساداً للمتعلة بلهو كمال له، ثم قال: ولذلك لايرجع الأشياء التى تلك حالها بعضها الى بعض ولايكون من الرجل صبى وذلك انه ليس يكون من التكون ما سيكون لكن انها يكون بعد التكون الشي الذى يقال انه هو يشير بقوله ولذلك الى قوله انه كون ما قدتم مما سيتم .

١- فكما - آ. ٢ - تعين - آ. ٣ - بذهب - ه.

<sup>۽ -</sup> يعني \_ ه .

ه اخذس - آ ، ۲ - لفساد - آ - ب - ج .

و سزاواراست دانسته شود که این سبب سپسین خود نیست گرچه عبارت اسحق: « واین برای اینست که گفته شود: وهمچنانکه میانهستی ونیستی ، وچیزهای دیگر که بدنبال اینست، وگفته او «پس او پیوسته متوسط است میان چیزی که هست و چیزی که نیست » درست ویقین است، چه هرچه بسبب شدن از نیستی بهستی می رود بناچار پیش از آنکه هستی یابد متکون است. سپس برای گفته خود مثال آور دوگفت «پسهانا دانش آموز دانشمند شونده است وهمین معنی را میخواهیم از سخن خود که دانش آموز دانشمند می شود این می خواهیم که دانش آموز دانش خود ، وپس از آنکه دانش آموز دانش آموز در جهت نخستین از دوجهت شدن چیز از چیز را بانجام رسانید نشان دادن جهت دیگر را آغاز کرد، پس گفت:

« واماً گفته ماکه هوا آب می شود پس آن باینست که دیگری تباه شود» یعنی همانا جهتی که خواسته گفته نا « هوا آب می شود» است باجهت گفته ما ما که « دانش آموز دانشمند می شود» دو تاست ، زیرا پیدایش آب از هوا باینست که باتباهی هوا تمام شود.

امیا دانشمند شدن دانش آموز تباهی دانش آموز نیست بلکه کمال اوست. سپس گفت « و برای همین چیزهائی که حالشان اینست برخی ببرخی دیگر بازگشت نمیکنند ـ ومرد کودك نمیشود، زیرا چیزی که درآینده خواهد بود از تکوّن هست نمیشود لیکن جز این نیست که پساز تکوّن چیزی بوجود میآید که گفته میشود همانا این آنست ا « (فیلسوف) بگفته خود « و برای همین است » اشاره میکند بسخن خود همانا « این کونی است که تمام شده است از آنچه نز دیک بود که تمام شود »

۱- گفته می شد که نزدیک است که پیدا شود-ظ.

وذلك انه لما كان كون الرجل من الصبيّ انه هو خروج ما هو ناقص الى كماله فكان غير ممكن ان يكون شي واحد بالأضافة الى شي آخرا كمالا ونقصاناً ، وكان التكوّن خروجاً من نقصان المتكوّن الى كماله لذالك لم يمكن ان يرجع الرجل فيصير صبيهاً اذكان الرجل كمالا ً للصبيّ ، وليس الصبيّ كمالا ً للرجل .

و معنى قوله وذلك انه ليس يكون من التكوّن ماسيكون ان السبب فى انه ليس يكون من الرجل صبى "هوان "الصبى ناقص، وهوالدّى عبرت عنه بماسيكون لأنه متوجه فى التكوّن الى كماله وليس يكون من التكوّن اى بالتكوّن ماسيكون اى الناقص، اى التكوّن ليس يأخذ من الكمال الى النقصان بل انها بأخذ من النقصان الى التهام. ثم قال: لكن انها يكون بعد التكوّن الشى "الذى يقال انه، اى انها لا يكون من الرجل صبى لأن ما سيكون وهو "الناقص كالصبى قبل كون الرجل، والمتكوّن هو الدّى يكون بعد التكوّن انها هو الشى "الذى يقال انه اى الدّى يوصف بأنه موجود. ثم قال: فعلى هذا المثال يكون النهار من الغداة لأنه بعدها و لذلك لايقال انه تكون الغداة من النهار من الغداة من النهار من الغداة

١- -شى و آخر ـ ب.

۲ - الصبي \_ آ.

زیرا چون پیدایش مرد از کودك جزاین نیست که آن رفتن چیز ناقص است بسوی کمال خود، پس ممکن نخواهد بود که یک چیز نسبت بچیز دیگر هم کمال باشد و هم کمبود. و تکوّن رفتن متکوّن از نقصان بسوی کمال خوداست از ینرو ممکن نیست که مرد بر گردد – و کودك شود، زیرا مرد کمال کودك بود و کودك کمال مرد نبود.

و معنی گفته ٔ او «و این برای اینستکه چیزی که در آینده ٔ نزدیک پیدا خواهد شد از تکوّن بوجود نمی آید » اینست که سبب اینکه مرد کودك نمی شود همانا آنستکه کودك ناقص است واین همانستکه اورا آنکه بزودی پیدا خواهد شد خواندم، و زیراکه او در تکوّن بکمال خود رو آورنده است، و (چنین) نیستکه از تکوّن یعنی بسبب تکوّن چیزی پیدا شود که عنقریب بوجود خواهد آمد یعنی ناقص. یعنی تکوّن نمی گیرد که از کمال بسوی نقصان ببرد بلکه جزاین نیست که او از نقصان بتمام می برد . سپس گفت:

«لیکن تنها پس از تکوّن چیزی بوجود میآید که گفته میشود همانا آن » (محقق است) یعنی جزاین نیست که مرد کودك نمیشود زیرا چیزی که در آینده نزدیک پیدا میشود و آن ناقص است مانند کودك پیش از پیدایش مرد است ، و متکوّن و آن آنست که پس از تکوّن هست میشود تنها آن چیزاست که گفته می شود همانا آن (محقق است) یعنی آنست که نشان داده می شود باینکه هست. سیس گفت:

« پس بنابراین داستان روز ازبامداد پدید می آید، ـ زیرا که روز پساز بامداد است و برای همین است که گفته نمی شود که بامداد از روز پیدا شد» یعنی برابر همان داستانی که از کودك مرد پیدا می شود عیناً برابر همان داستان زوز از بامداد پدید می آید .

اى انه يكون بعد الغداة و لذلك لا يقال انه تكون الغداة من النهار اى انه النهار الله الله الله الله الله الله الكون الغداة من النهار الله النهار، وذلك انه يجب من ذلك ان يكون الغداة قبل نفسها وهذا محال؛ ولذلك لا يقال قولا حقاً انه تكون الغداة من النهار.

ثم قال: فأما سائر الأشياء فيرجع بعضها الى بعض، يعنى ان سائر الأشياء الله الذي السي يجب ضرورة ان يكون وجود احدهما متقدّماً لوجود الآخر ولذلك انسما يكون الآخر بعدالمتقدّم فيكون بعضها من بعض ،كما يكون من الهواء ماء و يرجع الميكون من الماء هواء.

ثم قال: فعلى هاتين الجهتين جميعا لايمكن ان يكون الأشياء تمر بلانهاية، يعنى بالجهتين.

الجهة الّـتى بها يكون احد شيئين يتكوّن من الآخرمنهما ولايعود فيتكوّن ً الآخر من الـّـذى منه تكوّن كالرجل من الصّبيّ ،

و الجهة التي عليها اذا تكوّن احد الشيئين من الآخر امكن ان يتكوّن الآخر منهما من صاحبه ،

ولما حكم بهذا اخذ في ان يبيّنه فقال: و ذلك ان الأشياء التي فيما بين شيئين يجب ضرورة ان يكون لهانهاية، وهذا الحكم ظاهر بيّن وذلك ان الأشياء التي يوجد لها متقدّم لايوجد قبله شي آخرو متأخّر لايوجد بعده شي آخر لايمكن ان تكون غيرمتناهية، ـ اذ كانت غير المتناهية لااوّل لها ولا آخر لأن الأوّل و الآخر نهايتان.

۱- ان الاشياء التي - آ. ٢ - يكون الهواء ماء فيرجع -آ. ٣ - فتكون - آ. ٤- يكون -آ- ب - ه. ه - منأخر اذ -آ - ج. ٢ - لااول فيها - ب - ج - ه.

یعنی پس از بامداد پیدا می شود ، و ازینرو گفته نمی شود که همانا بامداد از روز بوجود می آید ، یعنی چون جز این نیست که روز همیشه پس از آنکه بامداد بر آن پیشی می گیرد پیدا می شود ممکن نیست که بامداد از روز پدید آید ، و این برای اینست که ازین فرض لازم می آید که بامداد پیش از خود بوجود آید ، واین محال است . وازین جهت است که اگر گویند بامداد از روز پیدا شده سخن راستی نگفته اند.

سپس گفت: «امّا چیزهای دیگر پس برخی ببرخی دیگر بازگشت می کنند» یعنی همانا چیزهای دیگر که از روی نیاز لازم نیست که هستی یکی آنها پیش از هستی دیگری بود و ازینرو جزاین نیست که دیگری سپس پیشین هست میشود پس برخی از برخی دیگر پیدا می شوند، چنانکه هوا آب می شود و برمی گردد پس آب هوا می شود. سپس گفت: «پس براین هر دوجهت ممکن نیست که چیزها بینهایت بروند» یعنی بدو جهت

بجهتی که یکی از دوچیز از دیگری پیدا می شود وبر نمی گردد تا آن دیگری از آنکه پیدا شده بود بوجود آید مانند مرد از کودك.

و جهتیکه برآنجهت هرگاه یکیازدوچیز ازدیگری پیدا شد ممکناست که دیگری ازآندو از یارخود پیدا شود، و چون این فرمایش کرد آغاز کرد که آنرا روشن کند .

پس گفت « توضیح مطلب اینست که چیزهائی که میان دو چیزاند از روی نیاز واجب است که بپایان رسند » واین حکم پیدا و روشن است و بیانش اینست که چیزهائی که پیشینی دارند که پیش از و چیز دیگر نیست و سپسینی دارند که پس از و چیز دیگرنیست ممکن نیست که بی پایان باشند، زیرا بی پایان نه آغاز دار د و نه انجام زیرا که آغاز و انجام دو پایان اند. ثم قال: واما الهذه الأشياء فيرجع بعضها الى بعض، هذا القول قد قاله قبل حكمه بأن على هاتين الجهتين لايمكن ان يكون الأشياء تمر الم بلانهاية و تبيينه لذلك فأنما اعاده لأنه اراد ان ببينه بشرح سببه و هو يشير بقوله هذه الأشياء الى الأشياء التى يتكون كل واحد منها من صاحبه كالماء من الهواء والهواء من الماء، ثم الى بسبب ذلك فقال:

### قال ارسطوطاليس

وذلك ان فساد احدهما هو كون صاحبه، ثم قال: ومعذلك انه ایضا فإنه لایمكن ان یكون الاوّل وهو از لی یفسد، وذلك انه لماكان التكوّن من ناحیة اعلاه لیس هو بلانهایة فیجب ضرورة ان یكون الأوّل الّذی لما فسد حدث عنه شی لیس بازلیّ.

# قال يحيي بنعدي

لمنا بين ان العلل ليست بلانهاية وانتها تنتهى الى علمة اولى لاعلة قبلها اخذ في هذا الفصل في ان يبين ان العلل الأول ليست فاسدة، ويقول: ومع ذلك اى ومع انه قد يوجد علل أول لاعلل قبلها فأنه لايمكن ان يكون الأول و هو ازلى ان يفسد، انه قد اخذ في هذا القول ان الأول ازلى وبالواجب فعل ذلكك^.

۱- فأما- ه. ۲- يكون تمر-آ. ۳- بقول -آ. ٤- فانه يمكن ـب. هـ فهو-آ-ج. ٢- سن جهة اعلاء ليس بمر الى غير نهاية فيجب ان-د.

٧- لما ان فسد-د. لما فسدت ه. ٨ بالواجب فعلى ذلك ١٠ .

سپسگفت « واما این چیزها پسبرخی آنها ببرخی دیگر بازگشت می کند »

این سخن را پیشاز آنکه فرمایش کند و روشن سازد که براین دوجهت ممکن نیست که چیزها بی نهایت بروند گفته بود، وجز این نیست که آنرا بازگو کرد زیرا که خواست آنرا با پیدا کردن سببش هویدا نماید، و وی بگفته خود « این چیزها » اشاره می کند بچیزها نی که هریک آنها از یار خود پیدا می شوند همچون آب از هوا و هوا از آب، سپس سبب اینرا یاد کرد پس گفت:

« ارسطو گوید واین از آنست که تباهی یکی از آندو همان هستی یار اوست » سپسگفت « و باوجود این همانا ممکن نیست که علّت نخستین در حالتی که ازلی است تباه شود، زیرا که چون بیدایش از سوی بالای او بی پایان نیست پس از روی نیاز واجب است که آن علّت نخستین که چون تباه شود چیزی از او پدید آید ازلیّ نباشد ».

#### يحيى گفت

چون پیدا کردکه علّتها بی پایان نیستند واینکه بعلّت نخستین می رسند که علّتی پیش از او نیست،درین فصل آغاز کرد روشن کند که علّتهای نخستین تباه شونده نیستند ، وگوید : « و با وجود این » یعنی و با اینکه گاهی علّتهای نخستینی یافت می شوند که پیش از آنها علّتی نیست « پسهمانا ممکن نیست که علّت نخستین در حالتی که ازلی است تباه شود » همانا آغاز کرد درین گفتار باینکه اوّل (تعالی) ازلی است و کاری بسزا کرد ،

و ذلك أن الأول الذى وجوده هو سبب وجود ما بعده من الموجودات ولا سبب لوجوده يجب ضرورة ان يكون ازلياً، ثم قال : و «ذلك » انه لماكان التكوّن من ناحية اعلاه ليس هوبلانهاية، يعنى انه لما كان قد تبيين ان التكوّن له مبدأ من تلقاء اوله فلذلك لا ليس هو غير متناه فيجب ضرورة ان يكون الأول الذى لما ان فسد حدث شي ليس بأزلي، هذا القول يحتاج ان يتم فهم ما يعنيه به الى ان يقال قبله فإن وضع ان الأول الذى عنه تكون الأشياء التى بعده انها يتكوّن الأشياء منه بفساده ، ثم يقال : فيجب ضرورة ان يكون الأول الذى لما فسد حدث عنه شي ليس بأزلي الأول الذى عنه الى ذلك الأول الذى لما فسد حدث عنه شي ليس بأزلي الأول الذى و الأزلى اليمكن زيادة و هذا محال ، لأنه قد كان تبيين ان الأول ازلى و الأزلى الايمكن ان يفسد .

## قال ارسطوطاليس

و ايضا فإِن الشّى الّذى بسببه تكون الأَشياء هو غاية، وهذا هو الشّى الّذى ليسوجوده بسبب غيره '- لكن وجود سائر الأَشياء بسببه، فيجب ان كان شى هذه حاله أن لايكون الأَخير غيرمتناه.

زیراکه علّت نخستین که هستی او سبب هستی موجودهای سپس او ست و هستی اور ا سببی نیست ازروی نیاز و اجب است که از لیّ باشد . سپس گفت «چون پیدایش از سوی آغاز بالای او بی پایان نیست »یعنی اینکه چون روشن شده است که پیدایش را از سوی آغاز سر آغازی است ، بدین سبب بی پایان نیست ، پس از روی نیاز و اجب آید که آن نخستین که چون تباه شود چیزی نو پیدا شود از لی نباشد .

در یافتن همهٔ خواستهٔ اینگفتار نیازمند است باینکه پیش ازآن گفته می شد پس اگرنهاده شودکه (علّت) نخستین که چیزها که پس از وی اند از او جامهٔ هستی می پوشند جز این نیست که چیزها از اوهست نمی شوند مگر بسبب تباهی او ، سپس گفته می شد پس از روی نیاز واجب باشد که آن (علّت) نخستین که چون تباه شود ازوی چیزی پیدا شود ازلی نیست ، سپس بدین افزوده می شد و این محال است ، زیرا پیدا شده است که (علّت) نخستین ازلی است، و ازلی روا نیست که تباهی پذیرد .

#### ار سطو گفت

و نیزهمانا آن چیز که بسبب او چیزها هست می شوند او غایت است ،
و این آن چیز است که هستی او بسبب چیز دیگر نیست لیکن هستی چیزهای
دیگر از اوست، پس اگر چیزی باشد که حالش اینست لازم آید که سپسین بی پایان
نباشد،

فإِن لم يكن شئ من الأشياء هذه حاله لم يكن الشئ الذى بسببه تكون الأشياء وفإن الذين يقولون بأن الأشياء غير متناهية البطلون طبيعة الجود الخيروهم لايشعرون ؛ على انه ليس يروم شئ من الأشياء فعلاً من الأفعال اى فعل كان وهو لايقصد نهايته .

# قال يحيي بن عدي

۱\_ الاشياء والذين يجعلون الاشياء غيرمتنا هية - د . ٢ - طبيعة الجودوهم - د . ٣ - الاشياء ان يفعل فعلا - د . ١ - لايقصد به نهاية - د . ١ - العلل - آ . ٢ - هو غاية هو الشيء الذي سقط من - آ .

۸ – نقول سن اجله - آ . ۹ – اجل - ب .

پس اگرهیچ چیز ازچیزها این (گونه) نباشد آن چیز که بسبب اوچیزها هست میشوند نخواهد بود .

پس همانا آنانکه میگویند که چیزها بی انجاماند طبیعت جود را ناچیز می شمرند. و آنان بدل درنمی یابند علاوه براینکه هیچ چیز از چیزها فعلی از فعلها را آهنگ نمی کند. هر فعلی باشد در حالتی که نتیجهای از آن نخواهد.

### يحيى گفت

پس از آنکه روشن کرد که علتهای نخستین ممکن نیست تباه شوند ، آغاز کرد پیدا کندکه علتهای تمامی نیز از روی نیازواجب است بعلت سپسینی برسندکه همه چیزهاثی که بسبب علت تمامی انجام می گیرند برای او کرده شوند، پس گفت :

« و نیز » یعنی با آنچه پیدا کرده ایم پس این را نیز روشن کنیم که « همانا چیزی که بسبب او » یعنی از بهر او « چیزها هست می شوند » یعنی چیز هائی که از بهر او کرده می شوند « آن غایت است » یعنی سرانجام ـ که سپس او پایانی دیگر نیست، « و این » یعنی و این چیز که غایت است « او چیزی است که هستی او بسببی نیست » یعنی از بهر جزخودش نیست « لیکن هستی دیگر چیزها » یعنی آنها که از بهر او کرده می شوند « بسبب اوست » یعنی از بهر اوست، « پس لازم آید که اگر چیزی باشد که حالش اینست سپسین ناجز انجام نباشد » یعنی اگر چیزی باشد که جیزهای دیگر از بهر او کرده می شوند از روی نیاز واجب اگر چیزی باشد که او پایان چیزهائیست که از بهر او کرده می شوند از بهر او کرده می شوند

وان يكون الأشياء الَّتي تفعل من اجل الأخير متناهية ، ثمَّ قال: وان لم يكن شي من الأشياء هذه حاله لم يكن الشي الَّـذي بسببه تكونالأشياء يعني انّه ان لم يكن شيء البتّة هذه حاله «[اي انّه آخر لا شيء بعده يفعل من اجله لم يكن اى لايوجد الشيء الّـذي] » بسببه اى من اجله تكون الأشياء وبعد ان بيّن هذا اخذ في ان يلزم الوضع انّ الغايات غير متناهية محالا (كذا) وهو إرتفاع جود البارى جلَّ وعزَّ وطبيعة الخير. ونقولٌّ: فأنَّ النَّذين يقولون بأنَّ الأشياء غيرمتناهية يبطلون طبيعة الخيروهم لايشعرون امّا كيف يلزم ان تبطل طبيعة الجود والخير فهو على ما اصف على ان الجواد انهما يتم جوده بأن يوصل الخير الّذي يجود به الىٰ المجود° عليه ــ و من البيّن ان ايصاله ذلك اليه هو نهاية فعله، فأن وضع انَّه لانهاية لأفعاله لزم لامحالة ان لايتم ُّ جودهولذالك لايوجد الخير الَّـذَى به يجود؛ و بعد ان بيَّن بهذا ان َّ العلل التَّـماميّـة ليست غيرمتناهية اخذ في ان يبيّن ذلك ايضا من مقاصد الفاعلين فقال:علىٰ انَّه ليس يروم شيء من الأشياء ان يفعل فعلا من الأفعال ايّ فعلكان وهو لايقصد به نهايته ". اى إن الدليل على أن العلل التمامية ذات نهاية ان جميع من يفعل فعلا من الأفعال انَّما يقصد بما يفعله نهاية مًّا هيغاية افعال تلك، ومن البيّنان" الأفعال موجودة فالغايات اذاً \* لامحالة موجودة .

۱- الاشياء تفعل - آ. ۲- لسببه - آ-ب. ۳- كذا والظاهر:

يقول. ١- اصيف-آ. ه-يجود الى المحمود-آ، يجود به الى المحمود-ج.

۲- نهایة-آ. ۷- سوجودة فی الغایات اذ -آ، \_ سوجودة فی الغایات اذا \_ ب \_ ج \_ ه.

واینکه چیز هائی که از بهر پسین کرده می شوند پایان داشته باشند، سپس گفت «واگر هیچ چیز از چیز ها حالش این نباشد آن چیز که بسبب او چیزها هستی پیدا می کنند نخواهد بود » یعنی همانا « اگر چیزی که حالش اینست » البته نباشد یعنی همانا او پسینی است که هیچ چیز که این از بهر او کرده شده باشد پس او نیست ، « نباشد » یعنی یافته نشود « آن چیزی که بسبب او » یعنی از بهر او « چیزهاهست می شوند » :

و پس از آنکه اینرا پیدا کرد آغاز کرد بروشن کردن اینکه از فرض غایتهای بی پایان محال لازم آید، و آن محال از میان رفتن جود باریعز و طبیعت خیر است، و گوید: «همانا آنان که می گویند چیزها بی پایان اند خود نمی یابند که طبیعت جود و خیر را نابود می کنند » اما چگونه لازم می آیدک می طبیعت جود و خیر نابود شود، پس آن چنانست که نشان می دهم که بخشش بخشنده تمام نمی شود مگر اینکه خیری را که می بخشد برساند بآنکه می بخشد، و پیداست که خیر رساندن او بآنکه خیرش باو می رسد پایان (وهدف) کار اوست، پس

اگر فرضشودکه کارهای او پایان ندارد بناچار لازم آیدکه جود او تمام نشود،

و ازینرو خیری که بخشیدهٔ اوست یافته نخواهد شد ،

و پس از آنکه باین گفتار پیدا کرد که علّتهای تمامی بی پایان نیستند آغاز کرد که از راه خواسته های فاعلان هم آزرا روشن سازد. پس گفت « علاوه هیچ چیز از چیزها کاری از کارها را هرکاری باشد آهنگئ نمی کند در حالتی که پایان (و نتیجه ٔ) آزرا نخواهد » یعنی همانا راه اینکه علّتهای تمامی دارای انجام اند اینست ـ که همه کسان که کاری از کارها می کنند از کاری که انجام می دهند خواسته ٔ پسین دارند که آن هدف کارهای آنهاست ، کاری که انجام هم بناچار هستند ، پس درینصورت غایتها هم بناچار هستند ،

و منالبيتن ان الغايات كلّمها نهايات، فالنّمهايات الّتيهيالغايات موجودة ، وبعد ان بيّنان العلل التّماميّة متناهية بماتقدّم وصفه اخذ في ان بيتن ذلك ايضا على طريق الخلف من وجه آخر .

#### فقال:

ومع ذلك ايضاً فأن "بحسب قولهم " ليس في الأشياء الموجودة عقل "، و ذلك ان " العقل ان العقل ان العقل ان القعل ان القعل المقالة ا

اى مع ماقلناه ايضا فأن بحسب قولهم اى يلزم اذا وضع ان القول بأن العلل التمامية غيرمتناهية صحيح ان ليس فى الأشياء الموجودة عقل. ولماحكم « (بهذاالحكم) « اخذفى ان يبينه فقال: وذلك ان العقل انما يفعل ما مايفعله دائما بسب اى من اجل شى من الأشياء من قبل ان هذا اى انما يفعل من اجلشى هو نهاية الفعل وذلك ان النهاية هى الغاية المقصود اليها.

وبعد ان بيّن <sup>^</sup> تناهى العلل التّماميّة اخذ فى ان يبيّن <sup>٩</sup> ان ّ العلل الصوريّة ايضا لايمكن ان تكون غيرمتناهية فقال :

١ - يقدم - آ - ج . ٢ - اخذوان - آ . ٣ - قوله - ب .

٤ – ان ذا العقل ـ د . ه – من ذلك هو ـ د . ٦ - حكم اخذنى - آ .

٧- يقول - آ . ٨ - يبين - آ . ٩ - تبين - آ .

و روشن است که غایتها همه پایانهااند، پس سر انجامهائی که همان غایتهااندموجود می باشند .

و پس از آنکه پیدا کرد که علّتهای نمامی پایان دارند چنانکه نشانی مستری میشت آغاز کرد که آنرا دگرگونه از راه خلف روشن کند، پسگفت ،

« با بود این نیز بگفته آنان در چیز هائی که هستند عقل نیست، زیر ا جزاین نیست که همیشه عقل آنچه می کند بسبب چیزی از چیز ها می کند، برای اینکه این همان پایان (وهدف) کاراست، زیرا که پایان همان غایتی است که آهنگئشده » یعنی « با وجود آنچه ما گفتیم نیز همانا از گفته آنان » یعنی هرگاه فرض شود این سخن که علیتهای تمامی ناجز انجام اند درست است « لازم می آید که در چیزهائی که هستند عقل نبود » .

و چون این فرمایش فرمود آغاز کردکه آنرا پیداکند پسگفت: «واین برای اینست که جزاین نیست که عقل همیشه آنچه میکند بسبب » یعنی از بهر «چیزی از چیزها میکند ازانرو که این » یعنی جزاین نیست که فعل میکند از بهر چیزی که او «همان پایان (وهدف) کار است، زیرا که پایان همان هدفی است که خواسته شده است » .

## قال ارسطوطاليس

و ايضا فإن الحال فيما سئل عنه بما هو لايمكن ان يكون القول فيها خارجاً عن هذا الحدّ، وذلك ان المتقدّم هو دائماً اولى بالوجود.

و امّا الأَخير فليس كذلك، والشيَّ الذي اوَّله ليس بموجود فإِنَّ ما يتبع اوَّله ليس بموجود .

و ايضا فإِنَّ من قال بهذا القول ابطل العلم ؛ و ذلك انه لا يمكن العلم دون الوصول الى الأشياء التي لا تحتمل القسمة . ويكون العالِم على هذا القياس غير موجود ، و ذلك آن الأشياء غير المتناهية التي هذه حالها لا يمكن ادراكها بالذهن ، فإِنّ الحال في الخطّ ليست هذه الحال ، اعنى انه ليس وان كان لا يستقيم ان نقِف عند اقسامه ' لا يمكن ان يدرك بالذهن دون وقوفه ، و لذلك ' من اقام في ذهنه ' خطّاً غير متناه فلم يحص ' اقسامه .

١-سأل-ج، ـ يسأل-دخط. ٢-دائما هو ـ د. ٢ ــ انه و ان كان ـ د

ع ــ يقف عنه اقسام ـ آ ، ـ نقف على اقسامه ـ د ، يقف عند اقسامه ـ ه .

ه ــ وكذلك ــ آ ــ ب ـ ج - ه . ٢ ــ في وهمه ـ د . ٢ ــ فلم

يحصر ـ د ـ فلم يخص ـ ه .

#### ارسطو گفت

و نیز حال در آنچه از آن بماهو پرسش می شود ممکن نیست که گفتار پیرامون آن از این حد بیرون باشد، زیرا که پیشین همیشه بهستی سزاوار تراست، و اما پسین پس چنین نیست ، و چیزی که او را آغاز نبود پیرو آغاز او هم نابود ،

و نیز همانا کسی که این سخن را گفته دانش را ناچیز کرده است ، زیرا دانش پیش از رسیدن بچیزهائی که بهره پذیر نباشد ممکن نیست : و براین قیاس دانشمندی نخواهد بود، چرا که چیزهای بی پایان که حالشان اینست دریافتن آنها بذهن ممکن نیست ،

و همانا حال خط آ این حال نیست ، مقصودم اینست که گرچه راست نیست که نز د بهرههای خط بایستیم چنین نیست که دریافتن خط پیش از ایستادن از بخش کردن آن ممکن نباشد، و ازینروکسی که در ذهن خود خط بی پایانی بیا دار د بخشهای آنرا فرا نگرفته است :

# قال يحيي بن عديّ

یعنی انّه لیس یمکن ان یکون القول ، \_ ای حدّماسئل عنه بما هو ، \_ ای حدّ الصورة خارجاً عن هذا الحدّ ، « [ اى الحدّ ] » الأوّل الّـذى هومتقدّم ' و اوّل الحدود. ثمَّ اتي بالسبب في انَّهُ لايمكن ۚ ان يكون حدَّ آخر خارجا ۗ عن الحدُّ الأوَّل فقال : و ذلك أنَّ المتقدَّم هو دائماً اوليَّ بالوجود ، و امَّا الأخير فليس كذلك، اي انتما قلت انه لايمكن ان يوجد حد آخر خارجاً عن الحد الأول الذي يسأل عنه بما ؛ هو ، لأن ّ الحد ّ المتقدّ م وهو البّذي لاجد ّ اقدم منه ما هو ° دائماً اولیٰ بالوجود ، ولعمری انّه لأنّه قد وضع ' متقدّماً لما بعده ـ و المتقدّم قد تبيّن انّه علة <sup>٧</sup> لوجود ما بعده ^ وما هو علّـة للوجود لغيره هو <sup>٩</sup> اوليٰ بالوجود منغيره، كما قدتبيّن ' أ قبل؛ « [ثم قال: و امّا الأخير ا الله فليس كذلك، اى الأخير ليس هو في انته ١٢ اولي ] » بالوجود من المتقدّم كما انّ المتقدّم اولي ١٣ بالوجود من المتأخّر،ثم قال : والشّي ُ الّذي او ّله ليس بموجود فأن ما يتبع اوله ايضاً ليس بموجود يعني ان الشيء اي المعلول الذي او له اي الذي علَّته ليس بموجود فأن ما يتبع او ّله ايضاً ليس بموجود ، وهو ١٤ يشير بقوله ما يتبع او ّله الىالمعلول ١٠٠.

۱ - سقدم - ه . ۲ - انه يمكن - ب . ۳ - حدا خارجا - آ .
٤ - سا ـ ب . ٥ - سنه تماسا هو - آ . ٢ - حد وضع - آ .
٧ - لعله - آ . ٨ - سا هو بعده - آ . ٩ - لغيره و هو - آ .
١٠ يتبين - آ ، ـ بين ـ ج . ١١ - و اسا خير - آ ـ ه . ١٢ - «في انه» زائد ظاهراً . ١٢ - هو اولي - آ . ١٤ - بموجود هو - ج - سنقوله يعني الله توله بموجود سقط من نسخة آ . ١٠ - المنع - آ .

### يحيى گفت

یعنی «ممکن نیست که گفتار » یعنی حد آنچه از آن بماهو پرسش می شود یعنی حد صورت « از این حد » یعنی حد نخستین که پیشین و اوّل حد هاست « بیرون باشد » سپس سبب این را که ممکن نیست حدی دیگر از حد نخستین بیرون باشد یاد کرد وگفت :

« زیراکه پیشین همیشه سز اوارنر بهستی است، وامیّا سیسین پس چنین نیست ، یعنی جزاین نیست که گفتم ممکن نیست که حدّ دیگر بیرون از حدّ نخستین که از آن بچیست آن پرسش می شود یافته شود ، زیرا که حدّ پیشین و آن حدّی است که حدّی پیش ازاو نیست آنست که همیشه سزاوارتر بهستی است ، و بکیشم سوگندکه همانا این امر برای اینست که آن پیش از پسینخود نهاده شده ، و پیدا شده است که پیشین علّت هستی پسین خود است ، و چیزی که علّت هستی جز خو د است از غیرخود بهستی سزاوارتر است ، چنانکه (این مطلب) پیش ازین پیدا شده است. سپس گفت « وامّا سپسین پس او چنین نیست » یعنی سپسین از پیشین سز اوارتر بهستی نیست آنچنانکه پیشین از سپسین سز اوارتر بهستی است، سپسگفت « و آن چیز که آغاز او موجود نیست پس همانا آنچه پیرو آغاز اوست نیز موجود نبود » یعنی همانا « چیز » یعنی معلول « آنچنانی که آغاز او » بعنی آنکه علّت اوست « موجود نباشد پس همانا آنچه پیرو آغاز اوست نیز موجود نباشد » و او بگفته خود : « آنکه پیرو آغاز اوست » بمعلول اشاره مي کند ،

و هذا القول ناقص عن آن يتبيّن به ما يقصد بيانه ، و ذلك انّه انّما يريد ان يبيّن ان العلل الصوريّة ايضاً لا يمكن ان تكون عير متناهية بأن يلزم وضع ذلك محالاً هو ان يكون "الموجودات غير موجودات، و القول التّام الّذي يبيّن ذلك هو هذا .

انكانت العلل الصورية غيرمتناهية فليس فيها "علة اولى"، والعلة الاولى هى اولى بالوجود" منكل ما بعدها، وكل ما هو اولى بالوجود" منكل ما بعده اذا لم يكن موجوداً ، فالصور اذا ليست موجودة ، و اذا لم تكن الصور موجودة لام يكن شى من الموجودات موجوداً مواله محال، من قبل ان الموجودات من فيمن شما لزم وضعه اذا هذا المحال ، وهو ان العلل الصورية غير متناهية محال ،

و بعد ان بيتن أن تناهى العلل الصوريّة بهذا النحو المخذ في ان يبيّن ذلك بنحو ' آخر ، فقال : و ايضاً فأن من قال بهذا القول اى بأن العلل الصوريّة غير متناهية آبُطل العيلم ، و بعد ان حكم بهذا الحذفي ان يبيّنه فقال : و ذلك الله لايمكن العلم دون الوصول الى الأشياء التي لا تحتمل ' القسمة ، يعنى انه انها يبطل العلم لأن الصور التي هي احق الصور بمعنى الصورة هي التي هي صور ' الفطل العلم لأن الصور التي هي احق الصور بمعنى الصورة هي التي هي صور ' القطل ،

١ – يتبين ـ آ . ٢ – جميع النسخ : يكون .

٣ ــ ان يكون غير ـ آ . ٤ ــ يتبين آ ـ ب ـ ج . ه ــ بعينها ـ آ .

٦ – سن كل ما بعدها وكل ما هو اولى بالوجود في نسخة آ سكرر .

٧ – سقط من نسخة آ و اذا لم تكن الصور موجودة . ٨ – الموجودات

سح (كذا) \_ آ. ۹ – يتبين - آ . ۱۰ – نحو ـ آ . ۱۱ – لايحتمل

في النسخ الثلث . ١٢ - صورة - ب، - الصور - آ .

و اینگفتار چنان رسا نیست که خواسته او (ارسطو) را پیدا کند زیرا

جز این نیست که وی میخواهد روشن کند که علّتهای صوری نیز ممکن نیست که که بی پایان باشند ـ باینکه از فرض آن محال لازم آید ، وآن محال اینست که موجودات موجود نباشند، وسخن تمامی که این خواسته را پیدا کند اینست که :

اگرعلتهای صوری بی پایان باشند در میان آنها علت نخستین نخواهد بود ، وعلت نخستین از هرعلت سپسین سزاوار تراست که موجود باشد، و هرچیز که از هر آنچه سپس اوست سزاوار تر بهستی باشد هرگاه موجود نبود هیچچیز از چیزهائی که سپس او و پیرو اویند موجود نخواهد بود ، پس درینصورت صورتها موجود نباشند، و هرگاه صورتها نباشند هیچچیز از موجودات موجود نخواهد بود ، و این محال است ، ـ از بنرو که موجودات پیدایند ـ و هستی آنها آشکارست ، پس چیزی که از فرض آن درین هنگام این محال لازم آید و آن اینست که علتهای صوری بی پایان اند آن ( فرض ) خود محال خواهد بود:

و پس از آنکه بیایان رسیدن علتهای صوری را بدینگونه پیدا کرد آغاز کرد که آنرا بگونه ٔ دیگر روشن کند ، پس گفت .

« و نیز همانا کسی که سخنش اینست » یعنی (گوید) علّتهای صوری ناجز انجام اند « دانش را نابود کرده است » ، و پس از آنکه بدین سخن فرمان کرد پیدا کردن آنرا آغاز کرد ، پس گفت : « بیانش اینست که دانش پیش از رسیدن بچیزهائی که بهره پذیر نیستند ممکن نیست » یعنی جز این نیست که دانش ناچیز است ، زیرا صورتهائی که سز اوار ترین صورتهایند بمعنی صورت آنهائی هستند که تنها صورتند :

وهى الّتى مع انّها صور ليست اجناساً ، و هى الّتى يدلّ عليها الحدود التّامّة و هى الّتى الله عليها الحدود التّامة و هى لذلك غير منقسمة الى صور اخر ، فالعلم التّام لليمكن الله بالوصول الى امثال هذه الصور ، فأن وضع ان العلل الصوريّة غير متناهية لم يمكن انيوصل الى امثال هذه الصور، ـ فيبطل لذلك العلم . ثم قال: و يكون العالم على هذا القياس غيرموجود ، وهذا القول على غاية الصدق والبيان ، فأنَّه اذكان العالم جوهراً ذا علم فأذا لم يكن علم فواجب ضرورة ان لا يوجد جوهر ذوعلم . ثم<sup>ا</sup> قال : و ذلك ان الأشياء غيرمتناهية الـتى هذه حالها . لايمكن ادراكها بالذهن، يعنى ان الأشياء غير المتناهية التي هذه حالها ٢ اى التي يرام ان تدرك منحيث هي غيرمتناهية لا يمكن ادراكها بالذهن ـ اى بالتّصوّر العقلي ، و لمّا زاد قوله الَّتي هذه حالها كانَّه احس ّ بأن ّ للطالب " ان يطلب السبب في زيادته ؛ ايَّــاه ، اذ ليس من غير المتناهية شي يمكنان يدرك بالذهن، فلذلك اتبع قوله هذا بقوله: فأن الحال في الخط ليست هذه الحال ، يعني ان الخط ليس حاله في انه لايمكن ان يتصوّر الذهن غير المتناهي منه كحال العلل غيرالمتناهية . ثم اخذ في ان يشرح مايعنيه بقوله ليست حال الخط هذه الحال ، فقال : اعنى انَّه ليس و ان كان لايستقيم أن نقف ° عند اقسامه لا يمكن ان يدرك بالذهن دون وقوفه ،

١ - لايوجد ثم - آ . ٢ - سقط سن نسخة آلا يمكن الى حالها .

٣ — احسن بان الطالب ـ آ ـ ب \_ ج ـ ه ـ وهو غلط . ٤ — في زيادة ـ آ .

ه ــ يقف في النسخ الاربع .

وآنهائی هستند که بااینکه صورت اند جنس نیستند، و اینها آن (صورت) هایند که حد های تام بدانها رهنمائی می کند ، ـ و ازینرو بصورتهای دیگر بخش نمی شوند ، پس دانش تام ممکن نیست مگر با رسیدن بمانند این صورتها، پس اگر فرض شود که علتهای صوری بی پایان اند رسیدن بچنین صورتهائی ممکن نخواهد بود ، پس بهمین جهت دانش باطل می شود . سپس گفت :

« و برین قیاس دانشمند وجود نخواهد داشت » واین گفتار در نهایت راستی و روشنی است ، چه اگر دانشمندگوهری دارای دانش است پس هرگاه دانشی نباشد پس از روی نیاز واجب است که گوهر دارای دانش یافته نشود .

سپس گفت: « زیرا که چیزهای بی پایان که حال آنها اینست در یافتن آنها بذهن ممکن نیست » یعنی همانا چیزهای بی پایان که حال آنها اینست یعنی آنها که آهنگ می شود که از آنرو که بی پایان اند دریافته شوند « در یافتن آنها بذهن » یعنی بتصور عقلی « ممکن نیست » .

و چون جمله « آنها که حالشان اینست » افزود گویا دریافت که دانشجو را رسد که چرانی افزودن آزرا بخواهد ، زیرا هیچ چیز نا جزانجام نیست که در یافتن آن بذهن ممکن باشد ، پس ازینرو بدنبال آن این سخن آورد که « همانا حال خط این حال نیست » یعنی اینکه حال خط در اینکه ممکن نیست ذهن بی پایان آزرا دریابد همچون حال علتهای بی پایان نیست . سپس آغاز کرد که مرادگفته خودرا که حال خطاین حال نیست روشن کند، پسگفت: «مقصودم اینست که گرچه راست نیست که در بخش کردن (یانز دبهرهای) خط بایستیم ، لیکن چنین نیست که ممکن نباشد که پیش از ایستادن دریافته شود بذهن »

ای اعنی بقولی ۱ ان حال الخط لیست هذه الحال انه لیس و ان کانالخط غیر المتناهی لایمکننا ان نقف ۲ عند اقسامه ، ای لایمکننا ان نعرف اقسامه می منقبل انها غیر متناهیة ، لایمکن ان بدرك بالذهن ، ای لیس لانا لایمکننا ۱ ان نقف ۲ علی اقسامه لایمکنناان نتصو ره بالذهن وان کنا لایمکنناان نعرف اقسامه اذ کانت غیر متناهیة . ثم قال : و لذلک من اقام فی ذهنه خطا غیر متناه فلم یحص اقسامه ، ای لانه قد یمکن ان یتصو ر الخط غیر المتناهی بالذهن من غیر ان یوقف ۲ علی اقسامه یکون من اقام فی ذهنه خطا فلم یحص القسامه ،

و بعد ان بيّن ان العلل الصوريّة ليست غير متناهية اخذ في ان يبيّن ^ ان العلل الهيولانيّة ايضاً ليست غير متناهية ٩ فقال :

### قال ارسطوطاليس

وايضا فإِنّ الهيولى يجبضرورة ان نَمَوهم فى متحرّك، ولا يمكن ان يكون فى شيءٍ غيرِ متناه مِشى من الأَشياء، فإِن لم يكن هذا هكذا فليس الشئ الّذي هو غير متناه بغير متناه ".

یعنی مقصود سخنم که حال خط این حال نیست اینست که گرچه اگر خط بی پایان باشد برای ما ممکن نیست که نزد بخشهای آن بایستیم، یعنی ممکن نیست که ما از آنرو که بی پایان است بهرهای آنرا بشناسیم ، لیکن چنین نیست که در یافتن آن بذهن ممکن نباشد، یعنی چنین نیست که چون برای ماممکن نیست که در بخش کردن آن بایستیم ممکن نباشد که آنرا بذهن دریابیم ، بلکه بی گمانی می توانیم آنرا در ذهن تصور کنیم ، گرچه چون بهرهای آن بی پایان است نمی توانیم آنها را بشناسیم . سپس گفت « و برای همین است که کسی که در ذهن خود خطی ناجز انجام بپا دارد بهرهای آنرا درنیابد » یعنی چون بساممکن است که در ذهن خطی ناجز انجام اندر یافته شود ـ بی اینکه بهرهای آن دریافته شده باشد پس کسی که در ذهن خود خطی فرض کند بخشهای آنرا فرا نگرفته باشد.

و پس از آنکه روشن کرد که علتهای صوری نا جز انجام نیستند آغاز

کرد پیدا کندکه علّمتهای هیولانی هم ناجز انجام نیستند پسگفت :

#### ارسطو گفته

و نیز پسهمانا مایه از روی هراینگی و اجب است که در جنبنده ای توه م شود، و ممکن نیست که چیزی از چیزها در چیز بی پایان باشد، پس اگر این چنین نباشد پس آن چیز بی پایان بی پایان نخواهد بود.

## قال يحي بن عديّ ا

قوله: وايضا اي ويتبيّن معما بيّنّاه انّ العلل الهيولانيّة ليست غيرمتناهية بأن ٢ الهيولي يجب ضرورة ان تتوهم في متحرَّك ٣، وهذا القول في غايةالصدق و ذلك انَّ اذهي ' الموضوع الأوَّل لشئ ' شيُّ الَّذي عنه يكوَّن الشيُّ وهو ' موجودفيه لابطريق العرض ، فمن البيتنان "كون مايكون ٧ عنها انتما يكون بحركة ، فلذلك يجب ان^ لايتوهم اي لايتصور معناها الافي متحرك. ثم قال: ولايمكن ان يكون في شي عير متناه شيَّ منالأشياء . وهذه القضيَّة اخذهاههنا اخذا ٩ بغير بيان، لأنه قد بينها في كتابه في السماع الطبيعي . ثم قال: فأن لم يكن هذا هكذا فليس الشي ُ الَّذي هو غير متناه بغير متناه . اي فان لم يكن هذا المتحرَّك الَّذي يتوهيم فيه الهيولي هكذا، اي ليسهولا يوجد فيه شي من الاشياء ـ بلقد يوجدفيه الحركة و اشياء آخر غيرها، فليس الّـذي هوغير متناه اي فليس الشيُّ الذي وضع انَّه غيرمتناه بغير متناه ِ ـ بل هومتناه .

۱ - « بغیر متنا » لیس فی نسخة « ج » ، و «قال یعی بن عدی » لیس فی نسخة ب . ۲ - كذا فی النسخ و الظاهر: فان . ۳ - سن قوله ولایمكن الی قوله متحرك ههنا

سقط من نسخة «آ» . ٤ – ادهى ـ ب . ه – كشىء ـ آ .

٨ - يجب ضرورة ان ـ آ ـ . . • - احدها ههنا احدا - ب - ج ، ـ احدها ههنا

احد ـ آ .

## بحيي گفت

گفته ٔ او « و نیز » یعنی و با آنچه پیدا کردیم هویدا میشود که علّـتهای هیولانی نا جز انجام نیستند « باینکه مایه از روی نیاز واجب است که درجنبندهای توهم شود» و این گفتار بغایت راست است ، زیرا که چونآن ( مایه ) موضوع نخستین است برای یکایک چیزهائی که از او بوجود میآیند درحالتی که آن (موضوع) درآن (چیز) موجود است نه براهیکه عرض درموضوع است، پس آشکار است که آنچه از هیولیٰ پیدا میشود جز این نیست که بسبب جنبش پیدا میشود ، پساز اینرو واجب است که توهم نشود یعنی تصوّر نشود معنای مایه مگر در جنبندهای . سپسگفت « و ممکن نیست که در چیز بیهپایان چیزی از چیزها بوجود آید » و این قضیّه را اینجا آورد بسی اینکه آنر ا روشن کند، زیرا که آنرا درکتاب سماع طبیعی خود روشنکرده است . سپسگفت « اگر اینچنین نباشد پس آن چیز ناجزانجام نا جز انجام نبود » یعنی اگر این جنبنده که در آن مایه توهمّم می شود چنین نباشد یعنی چنین نیست که درآن هیچ چیز از چیزها یافته نمی شود، بلکه در آن گاهی جنبش و چیزهای دیگر جز آن (جنبش) یافته می شود، پس آنکه بی پایان بود بی پایان نبود ، یعنی پسآن چیز که بی پایان فرضشده بود بسي پايان نيست بلکه پايان دارد .

و بعد ان استتم بيان ان العلل الأربع ليست غيرمتناهية على استقامة ، اخذ في ان يبيّن ١ ان انواع العلل ايضاليست غير متناهية فقال :

## قال ارسطوطاليس

و ايضاً فإن انواع العلل لو كانت غير متناهية ف الإحصاء لم يكن العِلم ولا على هذه الجهة ، و ذلك انا انما نرى انا قد علمنا اذاعرفنا العلل، ولا يمكن المتناهى ان يجوز مالانهاية له – على طريق التّزيّد .

# قال يحييٰ بن عديّ

قوله وايضا اى وتبيّن ايضا ان انواع العلل ليست غير متناهية، فأن انواع العلل لو كانت غير متناهية في الأحصاء اى لو كانت انواع العلل ليست اربعة وهى: الهيولى، والفاعل، والصورة، وما من اجله، وهى العلّة التّماميّة؛ بل كانت انواعها في الاحصاء اى في عددها غير متناهية، ثم "اتبع كون انواع العلل غير متناهية في العدد ما يلزمه فقال: لم يكن العلم ولاعلى هذه الجهة، وانتما زاد قوله: ولاعلى هذه الجهة الأنّه قدكان بيّن ان العلم يبطل اذا وضع ان "العلل الصوريّة غير متناهية على استقامة " ( [ثم] » اتى بالدليل على ان "العلم لايكون اذا كانت انواع العلل غير متناهية في العدد ، فقال : و ذلك انا انتما نرى انا قد علمنا اذا عرفنا العلل، ولا يمكن المتناهي ان يجوز "ما لانهاية له على طريق الترزيّد.

۱ – يتبين ـ آ. ۲ – انا قد وصلنا الىالعلم ـ د . ۳ – بحور ـ ب.

یحوز ـ ظ . ٤ ـ لیس « علی طریق النزید » فی : د . هـ استقامته ـ ب .

و پساز آنکه پیدا کردن اینکه علّتهای چهارگانه بی پایان نیستنداز راه راست بانجامرسانید، آغاز کرد پیدا کندکه انواع علّتهای چهارگانه نیز بی پایان نیستند . پسگفت :

#### ارسطو گفته

و نیز همانا انواع علتها اگر در شمارش بی پایان باشند دانش وجـود نخواهد داشت ، \_ و نه ازین رو ؛ زیرا که ما جز این نیست که می بابیم که دانستیم هرگاه علتها را بشناسیم ، و ممکن نیست که متناهی چیزیرا فرا گیرد که از راه ِ افزایش پایان ندارد .

### يحييٰ گفت

سخن او « و نیز » یعنی و نیز پیدا شد که انواع علتها بی پایان نیستند « چه اگر انواع علتها در شمارش بی پایان باشند » یعنی اگر انواع علتها چهار نباشند و آن : مایه ، و فاعل ، وصورت ، و آنکه (کنش) برای اوست، و آن علت تمامی است ، ـ بلکه انواعشان در فرا گرفتن یعنی در شمارشان بی پایان باشند . سپس آنچه از بی پایان بودن شماره انواع علتها لازم می آید آورد و گفت : « دانش نخواهد بود و نه برین رو » و جز این نیست که سخن : « و نه برین رو » » و جز این نیست که سخن : « و نه برین رو » » زا افز ود زیرا پیدا کرده بود که هرگاه براه مستقیم فرض شود که علتهای صوری نا جزانجامند دانش نابود می شود . سپس دلیل آورد براینکه اگر انواع علتها در شمار بی پایان باشند دانش وجود نخواهد داشت . پس گفت :

« بیان سخن اینست که ما جز این نیست که مییابیم که دانستیم هرگاه علمتها را بشناسیم ، و ممکن نیست که متناهی چیزیرا فرا گیرد که افزایش آن یایان ندارد » .

قوله: انا انها نرى انها قد علمنا اذا عرفنا العلل، هوقضية قد بينها في كتابه في البرهان، وقوله ولا يمكن المتناهى ان يجوزا ما لانهاية له على طريق التزيد، يشير منه بالمتناهى الى علمنا، وذلك ان علمنامن قبل انه يتكو "ن بعدان لم يكن، فله لامحالة مبدأ، ومن قبل انها لايمكننا ان نستعمل النظر دائما يجب ضرورة أن يكون لعلمنا آخر ينتهى اليه فيقف عنده ، فلذلك هومتناه ، وغير المتناهى يتزيد دائماً، فلذلك لايمكن ان نعلمه اذكان علمنا عندالتزيد يقف وينقطع ولا يتزيد دائماً، ومن البينن ان الذى لايمكنه ان يتزيد دائماً لا يمكنه ان يجوزا و يحصر ما يتزيد دائماً .

و بعد ان فرغ من بيان ان العلل ليست غير متناهية لا أ على جهة الأستقامة ولا على جهة الأنواع اخذ في ان يعد د ١٠ اختلاف احوال الناس في سهولة قبولهم ما يسمعونه من اصناف العبارات \_ والبيانات لما يُبين، واختلاف انقيادهم لها، و اختلاف ايثارهم ما يؤثره كل صنف « [منهم] » فيها ، ١١ و ان سبب ذلك ١٢ اختلاف عاداتهم ١٣ الجارية فقال :

سخن او : «همانا جز این نیست که ما می یابیم که ما دانستیم هرگاه علتها را بشناسیم»، قضیه ایست که آنرا در کتاب برهان خود پیدا کرده است ، وگفته و : « وممکن نیست که متناهی چیزیرا که از راه و افز ایش بی پایان است فرا گیرد» ، بمتناهی اشاره بدانش ما می کند ، زیرا دانش ما از آنرو که پساز آنکه نبوده پیدا می شود پس بناچار آغازی دارد ، و از آنجاکه برای ما ممکن نیست که همیشه نظر را بکار بریم از روی هراینگی واجب باشد که دانش ما را انجامی بود که بدان (انجام) رسد ـ و نزدآن بایستد ، پس بهمین جهت دانش ما متناهی است ، و بی پایان پیوسته رو بافز ایش است ، ـ از اینروممکن نیست که آنرا بدانیم ، زیرا که دانش ما هنگام افز ایش می ایستد ـ و سپری می شود ـ و پیوسته رو بافز ایش نمی رود ، و پیداست که چیزی که ممکن نیست همیشه در افز ایش باشد ممکن نیست چیزیرا که همیشه در افز ایش است فرا گیرد و برشمارد .

و پساز آنکهاز پیداکردن اینکه علّتها بی پایان نیستند نه برسوی استقامت و نه برسوی انواع بهرداخت، آغاز کردکه گوناگون بودن احوال مردم را در آسان پذیر فتنشان اصناف عبارتها و سخنان پیدا را که می شنوند، و اختلاف رام شدنشانرا در برابر این سخنان و گوناگون بودن آنچه از این امور هر صنفشان برمی گزیند بشمرد، و پیدا کند، که سبب این اختلاف، گوناگون بودن عادتهای همیشگی آنهاست . پس گفت :

### قال ارسطوطاليس

لكن الإنقياد لما نسمعه انما يكون بحسب العادة ، و ذلك انّا انّما نقول بماتعودنا سماعه ، ونرى انَّ ماسوى ذلك غير مشاكل له ، . بل نرى مالم نعتده مستشنعا عير معروف ، وذلك انّ الشي الذي قد جرت به العادة و الف اعرف .

## قال يحيىبن عدى

قد قلنا ما غرضه ان يفيدناه^ فيهذا الفصل ومابعده ممّا يجرى^ مجراه ، وكلامه في هذا الفصل بيّن مستغن عن تكلّف ١٠ شرح له .

## قال ارسطوطاليس

وقد نصل 'الى معرفة مقدار قوّة ما قد جرت البه العادة بأنننظر 'افى النواميس، فإنّك تجد مافيها من الالغاز. و الأشياء

#### ار سطو گفته

لیکن سرفرود آوردن در برابرآنچه می شنویم جز این نیست که بسته بعادت است، و این برای اینست که جزاین نیست که می گوئیم آنچه را که بشنیدن آنخو گرفته ایم، و بدل می بینیم که آنچه جزاینست مانند آن نیست، ـ بلکه چیزیرا که عادت نداریم زشت و ناشناس می پنداریم، زیرا چیزی که عادت بر آن رفته و با آن خوگرفته شده شناخته تر است.

### يحيى گفت

گفته ایم که در این فصل و آنچه پس ازین فصل پیرامون مطالب آن است چه چیز خواسته ٔ اوست که بما می دهد . و سخن او درین فصل روشن و از شرح کردن بینیاز است .

#### ارسطو گفت

گاهی بشناسائی اندازهٔ نیروی چیزی که عادت شده دست می بابیم - باینکه نوامیس را نیک بنگریم ، پس همانا تو لغزها و چیزهائسی را الشبيهة البالخرافات بسبب الإلف لها اجل واقوى في النّفس منان يتعرّف حقيقتها أن .

## قال يحيىبن عدى

ماتضمتنه هذا الفصل اتى به دليلا على ما حكم به من انا انتما ننقاد ونقبل اما قد جرتبه عادتنا فى الأقاويل وطرق البيانات والاقناعات، ويقول وقد الصل الى معرفة امقدار قوة ما قد جرت به العادة، يعنى انايحصل الناعلم مقدار فصل قوة العادة بأن ننظر فى النواميس، فإنك التجد فيها، يعنى انك تتبين الاان مايقال فيها من الألغاز اى من الأقاويل التى لايصرح فيها عن المعانى التى يعبر اعنها بتلك الأقاويل، بلانتما يشار اليها على طريق التشبيه، والأشياء الشبيهة بالجزافات الاقلى انها انها المستعملة فى النواميس بالجزافات من قبل انها انها المعانى طريق التمثيل و التشبيه، النواميس بالجزافات المحقيقة الدالة على طريق التمثيل المعانى المقصودة تصريحاً الا بالأسماء الماحقيقة الدالة على المعانى المقصودة تصريحاً الا

١- الشبهة ـ آ ـ ب. ٢ - الالفة ـ د . ٣- اجل في النفوس ـ د .

٤ - حصصها - آ ، - تتعرف حقيقتها - د . ه - الفصل دليلا - آ .

 $<sup>\</sup>gamma = 1$  -  $\gamma =$ 

٩ - سعرفة و ـ آ . ١٠ ـ يحيل ـ نسخة ـ نحد ـ ب ، يخيل ـ نسخة .

١١ - فانك قابل ـ ب . ١٢ - تبن - ج . ١٣ - تعبر - ج .

١٤ - تلك ـ ب . ه ١ - الخزافات ـ آ ، ـ الخرافات ـ ب ه - ظ.

١٦ — التميل ـ آ. ١٧ — بالاشياء ـ آ.

همانند سخنان گیزاف در آنها مییابی که بسبب خوگرفتن با آنها در نفس بزرگتر و نیرومند ترند از اینکه حقیقت آنها شناخته شود.

### یحیی گفت

مطالب این فصل را آور د تا دلیل باشدبر آنچه فرمان کرده بود، و آن اینست که ما جزایننیست کهفرمان میبریم ـ ومی پذیریم آنچه را که درگفتارها وراههای بیانها و اقناعها خوگرفتهایم ، وگوید: « وگاهی بشناسائی اندازهٔ نیروی چیزی که عادت شده دست می یابیم » یعنی همانا باندازه فصل نیروی عادت پی می بریم « باینکه درنوامیس بنگریم ، پس همانا تو درآن ( نوامیس ) می یابی » یعنی برتو آشکار می شود که « چیستانهائی ۱ » که در آنها گفته می آید یعنی سخنانی که معنیهائیرا حکایت میکنندکه درحکایتآن معنیها روشن نیستند، ـ بلکه جز این نیستکه از راه تشبیه « و چیز هائی مانند خرافات » بآن معنیها اشاره میشود ، و جز این نیست که عبارتهائی را که درنوامیس بکار میرود بخرافات مانند کرد از آنروکه اینها برروش تمثیل و تشبیه اند، ـ نه بنامهای حقیقی که در رهنمونی بمعنیهای آهنگ شده صریح باشند ،

١ -- لغزهائي .

كما ان الجزافات اليضا انتماهى معبرة عن معان ليس تلك العبارات منبئة عن حقيقتها بسبب الألف لها اجل واقوى فى النقس من ان يتعرف حقيقتها، وقوله هذا ظاهر لا يحتاج الى شرح، واشار بقوله اجل الى تعظيم المعتقدين لها واجلالهم اياها ، و بقوله اقوى الى تمكنها فى انفسهم .

## قال ارسطوطاليس

و بعض النّاس ان لم يسلك الإنسان في كلامه مسلك التّعاليم لم يقبلوا منه قوله ، و بعضهم ان لم يسلك الإنسان في كلامه سبيل التّمثيلات لم يقبلو منه أمايقوله ، و بعضهم يطالب بشهادة الشاعر ، و بعض النّاس يطلب أن يكون كلّ ما يتكلّم به مستقصى على حقيقته ، و بعضهم يتأذّى بالكلام المستقصى و يكرهه أن اللّم لا يمكنه ضبطه ، و امّا لأنّه لا يمكنه ضبطه ، و امّا لأنّ سبيله سبيل قبيح ، فإنّ الاستقصاء فيه شي من ذلك ،

<sup>1-</sup> العرافات ـ ب ـ ه ، ـ العرافات ـ ظ . Y — مبنئة -  $\overline{1}$  ، ـ مسه ـ ج . Y — كذا في جميع النسخ و لعله : وهي بسبب . Y — ايا هم ـ  $\overline{1}$  . Y — الانسان وفي كلام سلك ـ  $\overline{1}$  . Y — من قوله منه الى ههناسقط من نسخة :  $\overline{1}$  . Y — لم يقبلوا منه توله في ذلك و بعضهم يطالب بشهادة الجماعة و بعضهم ـ Y . Y — بعض يطلب ـ Y . Y — ستقصي و تكرهه ـ Y . Y — المستقصي و تكرهه - Y . Y — المستقصي و تكرهه - Y .

همچنانکه خرافات هم جزاین نیست که از معنیهاثی تعبیر می کنند که آن عبارتها آگهی دهنده از حقیقت آنها نیست . واین (چیستانها و الفاظ شبیه خرافات) «بسبب خوگرفتن با آنها در روان بزرگتر و نیرومندتراند از اینکه روان حقیقت آنها را بشناسد » . و این سخن او پیداست بروشن کردن نیاز ندارد، و بگفته خود: بزرگتر اشاره کرد ببزرگ شمردن و بزرگ داشتن گروندگان آنها را ، و بگفته تود نیرومندتر ، اشاره کرد باستواری آنها در روانشان .

#### ار سطو گفت

و برخی مردم اگر انسان در سخن خود راه تعالیم را نپیماید سخن او را نپذیرند ، و برخی اگر انسان راه داستان زدن نرود ، سخنش را بماور ندارند ، وبعضی گواهی گروه میخواهند، و بعض شان گواهی شاعر میجویند، و برخی مردم میخواهند که هر سخن بپایان حقیقت خود رسد ، و بعضی از سخنی که بپایان رسد آزرده می شود ، و آنرا ناخوش دارد . یا برای اینکه نمی تواند آنرا بهوش نگه دارد ، و یابرای اینکه راه آن راهی زشت است ؛ پس همانا در بپایان رسانیدن سخن چیزی از زشتی است ،

فلذلك فد يظن انه كما ان الاستقصاء في المعاملات نذالة كذلك الأمر فيما يتكلم به .

## قال يحيى بن عدى

جميع ما اتى به فى هذا الفصل انها هو ليبيتن ' به ان الانقياد للأقاويل' و القبول للبيانات يختلف بحسب اختلاف الألف و العادة، وعبارته فيه واضحة لا يحتاج الى شرح.

و بعد ان بيتن أممًا للعادة و الألف وانقياد النّاس لهما اخذ في انبييّن أنّه يجب ان تتقدّم لا فتتأدّب و تتعرّف ألطرق في معرفة واحد واحدٍ من الأشياء التّبي يقصد بيانها . فقال :

## قال ارسطوطاليس

فلهذا ما يجب 'ان يتأدّب الإنسان في معرفة سبيل كلّ واحد من الأَشياء 'الّتي يروم تبيينها، فإنّه من القبيح انيطلب معاعلم 'ا من العلوم 'ا والجهة الّتي بها ينبغي ان يبيّن '، وليس يسهل وجود ولا واحد '' من الأَمرين .

۱ – و لذلك ـ د. ٢ – المعاملات بذلك الأجر ـ آ. ٣ – نتكلم ـ ب ـ ظ. ٤ – ليتبين ـ ه. ه. – الاقاويل ـ آ. ٢ – يتبين ـ آ.

٧ -- يتقدم - آ ـ ه . ١ - فتتعرف - آ . ٩ -- فلذلك يجب - د - ظ .

١٠ - الاشباب - آ. ١١ - نطلب معاعلماً - د. ١٢ - العلم - ٦ .

۱۳ – يسهل ولا وجود واحد ـ د .

ازینرو بسا کمان برند که همچنانکه استقصاء در داد و ستد فرومایکی است کار در آنچه ما در آن گفتگو می کنیم همچنین است .

## يحييٰ گفت

همهٔ آنچه در این فصل آورده جزاین نیست که برای روشن کردن اینست که فرمان بردن گفته ها ـ و پذیرفتن بیانها بااختلاف انسوخوی گوناگون می شود . و عبارت او در اینجا روشن است بشرحی نیاز ندارد .

و پس از آنکه خوی و الفت و فرمانبرداری مردم را نسبت بآن دو پیدا کرد ، آغاز کرد پیدا کند اینکه واجب است پیشی گیری پس ادب آموزی و راه شناسائی یکایک چیز هائی را که آهنگ بیان آنها را داری بشناسی ، پس گفت:

#### ارسطو گفت

پس بهمینجهت واجب باشدکه انسان درشناسائی راه ِ هریک ازچیز هاثی که پیدا شدن آنها را میخواهد ادب آموزد ، چه زشت است که جستجو شود با هم دانشی از دانشها باجهتی که بآن جهت سز اوار است که (آندانش) پیدا شود، و آسان نیست هستی و نه هیچیک از آن دو چیز .

## قال يحيىبن عدى

قوله فلهذا يعني به انَّه لأنَّ \ الأنقياد للأقاويل والبيانات يختلف <sup>٢</sup> بحسب اختلاف العادات يجب ان يتأدّب الأنسان، اي يتحرّج في معرفة سبيل كلّ واحد من الأشياء الَّتي يروم تبيينها ، ولعمرى انَّ من الواجب على من يريدان ينقاد لقوله و يقبل ' بيانه اقواممختلفوا ° العاداتان يتعرُّف سبيل كلُّ حدٌّ واحد من الأشياء الَّـتى يقصدالكلام فيها ـ وتبيينها ليسلكها فيذلك، وقوله : فأنَّـه ٢ منالقبيح ان يطلب معا علم من العلوم ـ والجهة الـّتي بها ينبغي ان يبيّن ^ . يعني به ان ّ السبب في وجوب التأدّب بمعرفة سبيل واحد و احد منالأشياء التمي يرام تبيينها انه قبيح شنع ٩ ان يطلب معاً \_ اى فيحال واحدة علم من العلوم والجهة الـّتى بها ١ ينبغى ان يتبيّن ، هذا ظاهرقبيح شنعلانته يتبين جهل فاعله، وذلك انته ليس بممكنان يتعلُّم ١١ الانسان معلومين معا . ثم " قال : و ليس يسهل وجود ولا واحد من الامرين يعنى انَّه مع قبح ١٢ هذا الفعل فليس يسهل اذا جمع بينطالب١٣ علم من العلوم \_ و بینطلب الجهة الّـتیعلیها ینبغی ان یتبین ۱<sup>۴</sup> وجود « [ ای ] » حصول ـ ولا واحد منالأمرين ـ اى منالعلمين .

۱ - به لان ـ آ . ۲ - مختلف ـ ب ـ ه . ۲ - ان ـ آ .

۶ - بقوله و يقبل قوله ـ آ . ه - يختلفوا ـ آ . ۲ ـ کل واحد ـ آ .

۱ - فأن ـ آ ـ ب . ۸ - يتبين ـ آ ـ ب . ۹ - سنيع ـ ب، ـ شنيع ـ ه .

۱ - بينها ـ آ . ۱ - ان يتكلم ليعلم ـ آ . ۲ - قبيع ـ آ .

١٣ – كذا في النسخ والظاهر : طلب . ١٤ – يبين - ج .

## یحیی گفت

گفتهٔ او « پس برای همین » یعنی چون گردن نهادن در برابر گفتارها و بیانها برحسب گوناگون بودن عادتها مختلف میشود « واجب است که انسان ادب آموزد » یعنی « در شناختن راه ِ هریکٹ از چیزهائی که روشن شدنآنهارا خواهان است » بپرهیز د ازاشتباه، و بآیینمسوگندکه برکسیکه میخواهدگروههائی از مردم که خویهای گوناگون دارند بگفتارشگردن نهند واجب استکه راه هریکٹ یکٹ چیزهائی که آهنگٹ سخن راندن پیرامون آنها و پیدا کر دن آنها را دارد بشناسد، ـ تا درآن باب برآن راه رود، وگفته ٔ او « پسهمانا زشت است که دانشی از دانشها با جهتی که بدان جهت سزاوار است که پیدا شود با هم خواسته شود» یعنی آموختن ادب شناسائیراه یکایکئ چیز هائی که پیدا شدنآنها مقصود است بدین سبب و اجب است که «قبیح» و زشت است «که خواسته شود باهم» یعنی دریک حال « دانشی از دانشها وجهتیکه بدان جهت سزاوار است که (آن دانش) پیدا شود » این سخن پیداست که زشت است چه نادانی فاعل آن آشکار می شود، زیرا ممکن نیست که انسان دو دانسته را باهم بیاموزد سپسگفت: « و آسان نیست هستی و نه یکی از دو چیز » یعنی بازشت بودن این کار جمع کردن میان جستجوی دانشی از دانشها و جستجوی جهتی که بر آن جهت سزاوار است که پیدا شود. وجود بعنی هستی و نه یکی از دوچیز یعنی از دودانش.

## قال ارسطوطاليس

وليس ينبغى لك ان ' تطلب فى كلّ علم ان يكون الكلام في مستقصى لله مستقصى لله استقصاء الكلام فى التّعاليم، لكن انّما ينبغى ان تطلب " ذلك فيما لا يشوبه ' الهيولى .

## قال يحيي بن عديّ

قد اخذ في هذا الفصل ان ينهانا عن طلب البيان المستقصى في كل علم كاستقصاء البيان في التعاليم، و يعرفنا في اي العلوم ينبغي ان يطلب البيان المستقصى، و يقول «انه في الأمور التي لايشوبها الهيولي، »وهذالعمري واجب، وذلك أن الأمور الهيولانية لأنها في الحركة وتحت الكون والفساد فلذلك الاتثبت على حال واحدة، والعلم المستقصى كالعلوم التعاليمية انتما يكون بالبرهان، والبرهان انتما يكون في الأشياء الأضطر ارية التي هي دائما على حال واحدة ، فلهذا لا المستقصى فيما يشوبه الهيولي، ولذلك لا ينبغي ان نطلبه فلهذا لا المستقصى فيما يشوبه الهيولي، ولذلك لا ينبغي ان نطلبه فهها .

1 - IK - I.

#### ار سطو گفت

شایسته نیست که در هر دانشی بخواهی که در آن سخن بهایان رسیده باشد همانند بهایان رسیدن سخن در تعالیم، ولی جز این نیست که سزاوار است بهایان رسانیدن سخن را در چیزهائی خواستار شوی که بمایه آمیخته نیستند.

### يحيىٰ گفت

دراین فصل آغاز کرده است که ما را بازدارد ازاینکه درهردانشی مانند بپایان رسیدن بیان درتعالیم بجستجوی بیان بپایان رسیده باشیم، ـ و بما بشناساند که درکدام یک از رشته های دانش سزاوا راست که بیان بپایان رسیده جستجو شود . وگوید :

«هماناآن (بیان بپایان رسیده) در چیز هائیست که مایه بدانها آمیخته نیست » واین بآیینم سوگند که واجب است زیرا چیز های هیولانی چون در جنبش و بزیر کون و فساداند پس ازینرو بر یک حال پایدار نمی مانند، و دانش بپایان رسیده مانند دانشهای تعلیمی جزاین نیست که بمیانجی بر هان پیدا می شود.

و برهان نباشد مگر در چیزهای اضطراری که همیشه بریک حال اند، و برای همین است که درچیزی که مایه بدان آمیخته است دانش مستقصی نبود، وازهمین رو سزاوارنیست که آنرا درچیزهای آمیخته بهیولی جستجوکنیم.

### قال ارسطوطاليس

ولذلك هذه الجهة ليست طبيعيّة من قبل انّه خليق ان يكون الطبيعة كلّها اللّا الشاذّ منها يشوبها الهيولي ولذلك ينبغى ان نبحث عن الطبيعة ما هي؟ فإنّا اذ افعلنا فذلك ظهر لنا الأشياء الّتي نبحث عنها بالنظر الطبيعي .

### قال يحييبن عديّ

قوله و لذلك يشير به الى الأشياء التى لا يشوبها هيولى، و يشير بقوله هذه الجهة الى النتظر المستقصى الذى يجب ان يطلب فى الأشياء التى لايشوبها هيولى و قوله من قبل انه خليق ان يكون الطبيعة كلتها آلا الشتاذ منها يشوبها الهيولى انى به تصحيحاً لقوله ان هذه الجهة ليست طبيعية وانتما قال خليق ولم يقل واجب من قبل ان من الطبيعيات ما لايشوبه الهيولى و هى الأجر ام السمائية وايناها ايضا استثنى بقوله الالشاذ منها، وقوله : ولذلك ينبغى ان نبحث عن الطبيعة ما هى؟ يعنى به ان من قبل ان من قبل ان من قبل ان من قبل ان نبحث عن الطبيعة ما هى؟ اى ان نطلب ١٢ ما هى الطبيعة فقال :

۱ – تکون ـ د . ۲ – ینبغی لنا ان نبحث اولا - د .

٣ – من قوله كلمها الى هنا ليس فينسختي آ و ج . ﴿ ﴿ وَجِعَلْنَا لِـ آ .

ه – ظهرت - د . ۲ – تبحث بالنظر ـ د . ۷ – من قوله و يشير الى

هيولي ههنا سقط سننسخة آ . ٨ – الشاد ـ ب . ٩ – بشوبها ـ آ .

۱۲ — ای ان یطلب ـ آ ـ ای یطلب ـ ب .

#### ار سطو گفت

و برای همین این جهت طبیعی نیست، زیر اسز اوار است که طبیعت همه طبیعت جزنا دری از آن بمایه آمیخته باشد، و ازینر و شایسته است که پیرامون طبیعت جستجو شود که چیست ؟ چه ما اگر این کار بکنیم بر ما چیز ها ثی پیدا خواهد شد که بنگرش طبیعی آنها را جستجو می کنیم.

#### يحيى گفت

سخن او « و برای همین » اشاره است بچیزهائی که مایه بدانها آمیخته نیست ، و بگفته خود « این جهت » بنگرش مستقصائی که واجب است جستجو شود در چیزهائی که مایه بدانها آمیخته نیست اشاره می کند ، و گفته ٔ او « ازانرو که سزاواراست همه ٔ طبیعت بجزنادری از آن بمایه آمیخته باشد » این را آورد تا گفته خویش « این جهت طبیعی نیست » را درست کند.

و همانا گفت جزاین نیست که سزاوار است، و نگفت واجب است، برای اینکه برخی چیز های طبیعی مایه بدانها آمیخته نیست و آن تنهای سپهری اند، و همینها را جدا کرد بگفته خود: مکرنادری از آنها، و گفته او « و برای همین سزاوار است که از طبیعت گفتگو کنیم که چیست؟ » یعنی از آنرو که برخی چیزهای طبیعی آمیخته بهیولی می باشد و بعضی آمیخته بهیولی نمی باشند سزاوارست که از طبیعت گفتگو شود که چیست یعنی جستجوکنیم که طبیعت چیست، پسگفت

فأنّا اذا فعلنا ذلك ظهر لنا الأشياء الّتي نبحث عنها بالنّظر الطبيعيّ، و هـذه

الأشياء هي الاشياء الَّتي فيالحركة ٢، وهي تنقسم قسمين .

احدهما يتحرّك حركة على استدارة باجزائه " فقط ، و هي الكرات السمائية كلّها .

و الآخر يتحر ك جميع الحركات و يتغير جميع انواع التغير فأنه يتكون و يفسد و ينمى و يذبل؛ ويستحيل بأن يسخن و يبرد و يبيتض و يسود المحملة يتغير في كيفياته، و يتغير في المكان فيعلول و يسفل، وهذا ايضاً ضربان .

احدهما تكوّنه و فساده ^ بأجزائه دون كلّيّته ، و هذا هوالاسطتقسّات الأربعة : النّار ، و الهواء ، و الماء ، و الأرض .

و الآخر يتكوّن و يفسد بكلّيّته و اجزائه ، وهو الأشخاص المركّبة من الأربعة الأسطقسات ، ـ كزيد <sup>٩</sup> ، و عمرو ، و هذا الفرس، وهذا الحمار ، وهذه الشجرة ، وهذه البنية <sup>١١</sup> ، وهذا اللحجر ، و بالجملة جميع الأشخاص المركّبة من الأسطقسّات الأربعة .

### قال ارسطوطاليس

وهل ينبغى انننظر الفي علل و اوائل لعلم الواحد اولعلوم اكثر من واحد العلم المناطقة ا

۱ - یبعث - آ ـ ب ـ ه . ۲ - فی حرکة ـ آ . ۳ - الاستدارة باجزاء ـ آ . ۴ - یریل ـ آ . ۴ - تبرد و ـ آ . ۴ - تبرد و تبیض و یسود ـ آ ـ ب . ۲ - فیعلوا ـ آ ـ ج ـ ه . ۸ - فساده و ـ آ . ۴ - لزید ـ آ . ۱۰ - البلیة - آ ، ـ هذالبنیة ـ ه . ۱۱ - ینظر - آ ـ ب . ۱۲ - علل الاوائل لعلم ـ د ، ـ علل و اوائل العلم ـ فى النسخ الثلث . ۲۱ - اکثر واحد ـ آ .

« همانا هرگاه ما چنین کنیم برای ما چیزهائی که پیرامون آنها بنگرش طبیعی بحث می کنیم پیدا خواهد شد » و این چیزها آن چیزهایند که در جنبش اند ، و اینها دو بخش می شوند .

یکیمی جنبد باپارهای خود تنها جنبش گردیدن. و آن کره های آسمانی اند همگی .

و دیگری میجنبد بهمهٔ جنبشها، وتغییر پذیرد بهمهٔ انواع دگرگونی ، چه کائن میشود، ونباه میشود، می بالد و میپژمرد، استحاله میشود باینکه گرم و سرد ـ و سفید ـ و سیاه شود، و بالجمله در کیفیتهای خود دگرگون میشود. جایش تغییر می کند، ـ بالا می رود ـ و پائین می آید، و این نیز دوگونه است:

یکی آنکه پاره های او کائن وتباه می شود نه همه ٔ او، ـ و آن آخشیجهای چهارگانهاند : آتش ـ و هوا ـ و آب ـ و زمین .

و دیگری کائن و تباه می شود همکی آن \_ و پاره های آن ، و آن اشخاصی هستند که از آخشیجهای چهار گانه مرکتب اند ، \_ همچون زید \_ و عمرو \_ و این اسب \_ و این الاغ \_ و این درخت \_ و این بنیه \_ و این سنگئ ، و بالجمله همه اشخاصی که از آخشیجهای چهارگانه ساخته شده اند .

#### ارسطو گفت:

و آیا سزاوار است که درعلتها و اوائل یک دانش بنگریم ؟ یا درعلتها و اوائل بیش از یک دانش .

### قال يحيىبن عدى

ينبغى ان يُعلم ان هذا الفصل وجدته فى نقل اسحق (بن حنين) فقط ولم اجده فى النسخ السريانية ، ولا فى غير نقل اسحق الى العربية ، وليس هو لاثقاً ان يكون \* [خاتمة لهذه المقالة ، لكن يشبه ان يكون] \* فاتحة لمقالة الالف الكبرى المقصودة من هذا الكتاب ، و فى العبارة عن معناه ينتج ، و معناه هو ان هل ([ النظر فى العلل والأوائل كليها لعلم واحد ، او العلوم اكثر من واحد . تم تفسير يحيى بن عدى لمقالة الألف الصغرى من كتاب ارسطو فيما بعد الطبيعة ]) (تم ) .

٣ - ان نيل - آ .

ر - تعلم - ج . ٢ - لايقال - ب .

ع – واحد و ۔ آ. ه - الطبیعیات - ج .

### يحيىٰ گفت :

سزاوار است دانسته شودکه این فصل را تنها در نقل اسحق یافتم، وآنرا نه در نسخه های سریانی یافتم و نه در نقل تازی غیر اسحق ، و این فصل درخور نیست که پایان این گفتار باشد ، لیکن چنین می نماید که آغاز مقاله الف کبری باشد که مقصود این کتاب است ، و تعبیراز معنای آنرا نتیجه می دهد ، و معنیش اینست که آیا نیک نگریستن در همه علیها و اوائل ویژه یک دانش است ؟ یا بیش از یک دانش .

بپایان رسید تفسیر یحیی بن عدی از مقاله الف صغرای کتاب ارسطو در مابعد طبیعت .

# اعلام الأشخاص والأشياء من ثفسير الالف الصفرى لابي زكريًا يحمى بن عدى

الف ب

۳۲، ۲۷، ۲۲، ۲۲، ۳۳، ۳۳، البحر: ۶۸.

۱۹۰٬۲۸،۲۰،۵۸، ۱۹۰٬۹۸، ۱۹۰٬۹۸، ۱۹۰٬۹۸، ۱۹۰٬۹۸، ۱۹۰٬۹۸، ۱۹۰٬۹۸، ۱۸۰، ۱۹۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۹۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۹۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲۰٬۰۸، ۱۲

۱۰۰ . الأذُن : ۱۶ . المُون : ۱۶ .

الأرض: ۳۰، ۳۶، ۳۶، ۹۸، ۶۶. الجبل: ۸۶. اسحق بن حنين ـــ اسحق [ابن حنين]: الجهل: ۹۲. ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۳۸.

اصحاب الفعل: ۲۲، ۲۲.

الالف الصّغرى ، ١ ، ٢ ، ١٠٠. الحرارة : ٤٨ . الألف الكبرى : ١٠٠. الحجر : ٩٨ .

عمرو: ٩٨. الخُفَّاش : ٢،٢، ١٦. العين: ١٤. عيون الخفّاش: ٢، ١٦. الدّار: ۲، ۱۰، ۲۰. الغداة: ٤٦، ٥٥، ٥٥. الرَّجل ــ رجل: ٤٤ ، ٥٠ ، ٥٠ ، ف . 07 6 08 الفرس: ٩٨. فرولس = حروسيس = حروسس: ۲۰. زید: ۹۸. اللّحم: ٣٠، ٣٤. السّريانيّة: ۲، ۶، ۸۶، ۲۰۰، الماء \_ ماء: ٤٤ ، ٤٤ ، ٥٠ ، ٢٥ ، ٥٥ ، ٢٥ ، الشّجرة: ٩٨. . 91 601 الشَّمس: ٤، ٢، ٢٠، ٣٠، ٣٠. المتقدّمين \_ المتقدّمون: ١٢، ١٢. مطاطاقوسيا (ذي المقالات المرسوم بـ): الصّبيّ - صبيّ : ٤٤ ، ٥٠ ، ٥٠ ، ٥٠ ، . 07 . 04 المقالات المرسوم بمطاطاقوسيا: ٤. الضّباب: ٤٨. النّار: ۲۶، ۲۸، ۲۸، ۳۶، ۲۶، ۹۸. ضياء الشمس: ١٦،٦٠. النَّاس: ۲، ۱۰، ۱۲، ۱۶، ۸۸،۸۸۸ طيماوس، طيمو ثاوس، طيماثاوس، ٢٠. النّسخ السّريانيّه: ١٠٠. النّهار: ٤٦، ٥٥، ٥٥. العرسة: ٤٢ ، ٤٨ ، ١٠٠.

A

الهواء: ۳۰، ۲۶، ۶۲، ۲۶، ۲۰، ۲۰، ۲۰،

. 91 . 01

ی

یحیی بن عدی (ابوزکریا -) - بحیی بن عدی : ۱،۲،۲،۶،۲،۸،۲،

اليد ــ يد : ١٤.

## فيرست الإصطلاحات

### من تفسير الألف الصغرى ليحيي ابن عدى "

احق الحقائق: ٨. الف آخر: ٤٢ ، ٤٤ ، ٤٤ ، ٨٤ ، ٥٠ ، ٢٥ ، احق بالحق: ٢٨.

احق الموجودات بالوجود: ٣٢.

آراء: ۱۸، ۲۲، ۲۲. اخصّ : ۲۲ .

الاستداء: ٣٠ ، ٣٢ ، ٤٤ ، ٤٤ ، ٨٤ . الاخير = اخبر: ٣٦، ٤٠، ٤١، ٢٠،

ادراك المحسوسات: ١٦.

. V · 4 7 A + 7 E + 7 Y الد: ٥٦. ادراك الحق : ۲، ٤، ٢، ٨، ٨.

الأجرام السماوية - السمائية: ٩٦. ادراك العقل: ١٨. اجزاء الأشماء: ٣٦، ٤٠.

ادراك ما ادرك: ١٢. اجزاء الأشياء: ٣٦، ٤٠.

اجزاء الأشياء غيرالمتناهية : ٤٠. ادراکها: ۱۸، ۹۸، ۷٤، اجزاء الجزء النظري: ٤.

اذن: ١٤. اجزاء الزّمان: ٤٠. اجزاء مالانهاية له: ٤٢. ارتفاع جود البارى : ٦٤ .

اجناس: ٧٤. ازلي: ۸۰،۵۸: الاحسان: ۲۰. استسرار المحسوس: ١٦.

الاحصاء: ١٨٠ استخراج: ۲، ۲، ۲۰.

احق الأشباء: ١٦. استدارة: ۹۸.

الاستقامة: ۳۰، ۳۲، ۸۰، ۸۲.

الإستقراء — استقراء: ٢، ٢٠، ٣٨، ٤٠.

الاستقصاء: ٨٨، ٩٠.

الاستقصاء في المعاملات: ٩٠ .

استقصاء الكلام في التعاليم: ٩٤.

الأسطقسيّات: ٩٨.

الأسطقسيّات الاربعة: ٩٨.

الإسم: ١٢، ١٤، ٢٤، ٢٢، ٢٨.

الأسماء: ٨٦.

اشتراك الإسم: ١٢.

الأشخاص المركّبة: ٩٨.

الاشداء: ١٦، ٢٦، ٢٨، ٣٦، ٤٠

(7 . 60) (07 . 67 . 57 . 55

( 97 ( 97 ( 9 · ( A£ ( VA ( V7

. 41

الأشياء الإضطراريّه: ٩٤.

الأشياء الحارة: ٧٤.

اشماء خفيّة : ٦ .

الأشياء الشبيهة بالجزافات: ٨٦.

الأشياء غير المتناهية: ٧٦، ٦٨.

الأشياء المتوسيطة: ٣٦، ٣٨.

اشياء معلومة: ٦.

الأشباء الموجودة: ٢٦، ٣٢،٣٢،٣٠.

اصحاب الفعل: ٢٤، ٢٢.

الأصغر: ٢٦ .

الأصناف: ٨٢.

الأضافة: ٢٢، ٢٤، ٥٥.

الأضداد ٤٨٠

الإضطرار: ٣٨.

الإعتبار: ٦.

الأعراض: ١٨.

أعيان : ٤ ، ١٦ ، ١٨ .

أغياد : ٢٨ .

الافتراق: ٥٠.

الأفعال ـ افعال : ٦٢ ، ٦٢ .

الأقاويل: ٤٠، ٨٦، ٩٠، ٩٢ .

الإقدم: ٣٨، ٧٠.

اقسام: ۲۸، ۷۷، ۲۷.

الإقناعات: ٨٦.

الأقوام : ٩٢ .

الأكبر: ٢٦.

الألغاز الشّبيهة بالخرافات: ٨٦،٨٤.

الأكف: ٩٠،٨٨،٨٤.

التهيّات: ١٠

امسر : ۲، ۱۲، ۲۲، ۲۲، ۲۸، ۳۰،

. 9 . 48 . 47

الأمور العربّة منالهيولي : ٤ .

الأمور الهيولانيّة : ٩٤ .

الأنسانيّة: ١٤، ٨٤.

الأنفس : ٦ .

الإنقياد: ٨٤.

الانقياد للأقاويل والبيانات : ٩٠ ، ٩٢ .

انواع: ۳۲، ۳۲، ۸۰، ۸۲، ۹۸.

الأوائل ـــ اوائل : ۱۸ ، ۳۲، ۳۳، ۲۰۰۱.

اوائل البرهان : ١٨ .

الأوائل والعلل : ٨ .

اوساط: ٤٢.

الأوّل ــ اوّل: ١٨، ٣٦، ٣٨، ٤٤،

.٧٨،٧٠ ،٦٢ ، ٦٠ ، ٥٨ ، ٥٦ ، ٥٠

اوّل الحدود : ٧٠ .

اوليَّ الأشياء بالحقِّ : ٢٦، ٢٨ .

اولیٰ بالوجود : ۲۸ ، ۷۰ .

ب

الباب: ۲، ۱۰، ۲۰.

البارى: ٦٤.

البرودة: ٤٨.

البرهان : ۱۸ ، ۲۲ ، ۸۲ ، ۹۶ .

البنية: ٩٨.

البيانات: ٨٤، ٩٠، ٩٢.

ت

التّـابع : ٧٢ .

التّأدّب: ٩٢.

تأليف اللّحون : ٢٠ .

التّجريد : ١٨ .

التّخلخل: ٥٠.

التّزيّد: ۸۰، ۸۲ .

التشبه: ٨٦.

التصحيح: ٩٦.

التَّصوّر العقلي : ٧٤ .

التّطرّق: ٦.

التعاليم: ١٠، ٨٨، ٩٤.

التّغيّر: ٩٨ .

التّكاثف: ٥٠.

التَّكُوَّن : ٤٦، ٨٤، ٥٠، ٢٥، ٥٥،

. 91 4 7 4 60 4 60 7

التّمام: ۳۲، ۵۰، ۵۳ .

التَّماميَّة: ٣٢، ٣٤، ٢٢، ٦٤، ٦٦،

جهتين: ٤، ٦، ٦، ١٦، ٤٤، ٨٥.

て

الحدّ ـ حدّ : ۷۰، ۷۰.

الحدّ الاوّل: ٧٠ .

حدّ الصّورة: ٧٠.

الحدّ المتقدّم: ٧٠.

الحدود: ٧٠.

الحدود التّامة: ٧٤.

الحركة ــ حركة : ١٠، ٣٠، ٣٤، ٧٨،

. 44 4 4 5

الحركات: ٩٨.

الحسّ : ١٠ ، ١٦ ، ١٨ .

حصول الأوائل فيالعقل: ١٨ .

الحقّ : ۲، ۲، ۲، ۸، ۱۰، ۱۲، ۱۲،

. YA . Y7 . Y2 . YY . Y . \ \ \

. 07 , 77 , 70

الحقائق \_ حقائق: ٤، ١٨، ٢٦.

الحقيقة: ٢٦ ، ٢٨ ، ٢٨ ، ٨٨ .

حقيقة الأشياء: ٢٦.

حق نقين : ٥٧ .

الحواس ـ حواس : ١٦ ، ١٨ .

٠٨٠

التّمثيل: ٨٦.

التمثيلات: ٨٨.

تناهي العلل: ٤٤.

تناهى العلل التّماميّة: ٦٦.

تناهي العلل الصُّوريَّة : ٧٧ .

ح

الجزافات : ۸۸ ، ۸۸ .

جزء عظیم: ۱۰، ۱۲، ۱۶.

الجزء العملي: ٧٤.

الجزء النّظري: ٤، ١٠.

جزئي الفلسفة: ٤، ٢٢.

جنس: ٤٤.

الجواد: ٦٤.

الجود: ٦٤، ٦٢.

**جو**د البارى : ٦٤ .

جوهر : ٧٤ .

جوهر ذو علم : ٧٤ .

جهات التكون: ٤٨.

جهة: ۲،٤،۲،۸،۱۲،۱۲،

.97 . 97 . 9 . 17 . 10 . 79 . 79 .

٠,

الزّمان : ٤٠ .

۳,

السبب - سبب: ٤، ٣، ٨، ١٦، ١٨، ١٨،

. 97 . 11

السّعادة: ٣٢، ٣٤.

السَّكون: ١٠.

السّمائيّة: ٩٦.

السماع: ٨٤.

السّماع الطّبيعي: ٧٨.

ش

الشّاعر : ۸۸ .

شرط: ٤٤.

الشّيء ـ شيء : ١٠ ، ١٦ ، ١٨ ، ٢٢ ،

(0. ( \$\ ( \$\ ( \$\ ( \$\ ( \$\ ( \$\ ) ) ) )

(72,77,7,00,02,07

· VA · V7 · V£ · VY · 7A · 77

. ٨٨ ، ٨٤

ص

الصّحّة: ٣٢، ٣٤.

خ

الخرافات : ٨٦ .

الخطّ : ۲۸، ۷۷، ۷۷.

الخطّ غير المتناهي : ٧٦ .

خفاء المحسوس: ١٦.

الخلف : ٦٦ .

الخير: ٦٢، ٦٤.

١

الدّائم \_ دائما: ۲۸، ۳۰، ۳۲، ۳۲،

. 92 6 AY

الدّار: ۲، ۱۰، ۱۲.

درك الحق : ٨.

الدليل: ۲، ۸، ۸۰، ۲۸.

ż

الذَّات: ۲۲، ۱۶، ۲۲، ۳۲، ۳۴.

بذاته: ١٦.

لذاته: ۲۲.

ذا علم: ٧٤.

ذا نهاية: ٤٢.

ذو قدر : ۲ ، ۱۰ ، ۱۲ .

الذَّهن: ۲۸، ۷۷، ۲۷.

الصّدق: ۱۶، ۷۸، ۷۸.

الصعب: ۲، ۸،

صعوبة النَّظر في الحقُّ : ١٤ .

صعوبة الأدراك: ٦، ١٦،١٤،١٠،١٨، ١٨٠١

الصّور ـ صور: ۱۸، ۷۲، ۷۲،

الصّورة ــ صورة : ٣٢،١٤، ٧٠، ٨٠.

الصّور الموجودة فيالهيولي : ١٨ .

الصوريّة: ۳۲، ۳۲، ۲۲، ۲۲، ۷۲.

ض

ضد : ٤٨ .

الضرورة ــ ضرورة : ۲۲، ۳۰، ۴۰،

33 ) 70 ) A0 ) Y7 , 3 Y ) 7 Y )

. ۸۲ ، ۷۸

ضعف الحسّ : ١٦.

الضماء: ٤، ٢، ٨، ١٦.

ط

الطّبع: ٣٦.

الطبايع: ٦.

الطّبيعة : ۲، ٤، ١٠، ١٢، ١٦، ٩٦، ٩٦،

. 1 . .

طبيعة الجود والخير : ٦٢ ، ٦٤ .

طبيعة الخير : ٦٦ .

الطبيعي : ٩٨، ٩٦.

الطّبيعيّات: ٢،٤،٢٩.

طبيعيّة: ٩٦.

الطّرفين : ٣٨ ، ٤٠ .

ع

العادة \_ عادة : ۲ ، ۱۰ ، ۱۱ ، ۱۲ ، ۲۱ ، ۸۷

. 4 . 6 17

العادات: ۹۰،۸۲.

العالم \_ عالم : ٤٦، ٥٥، ٦٨، ٧٤، ٧٠.

العدد: ۱۸، ۲۰، ۸۰.

العدم: ۱۲، ۱۶، ۲۶، ۵۰، ۵۰.

عدم العلم: ٥٢ .

العرض: ٧٨.

العقل — عقل: ٤، ١٤، ١٦، ١٨، ٢٠،

. 77

العقل بالفعل: ١٦.

العقلي : ٧٤.

عقول: ۲، ۱۸، ۱۲، ۲۰، ۲۰.

العلّة ــ علّة: ۲۲، ۲۲، ۲۸، ۲۲، ۳۳،

.V. . TY . ££ . £Y . £. . TA

علَّة اخيرة : ٦٢ .

العلَّة الاولىٰ – علَّة اولىٰ : ٤٢، ٤٤،

۸ه ، ۲۷ .

العلَّة التَّماميَّة : ٦٢ ، ٨٠ .

علّة الثّلاثة: ٣٦، ٣٨.

العلَّة فيوجود الحقُّ : ١٨ .

العلَّة المتقدَّمة: ٤٢.

العلَّة الموجدة للمعلول : ٤٨ .

العلَّة الهيولانيَّة: ٣٤.

العلل - علل: ٢٦ ، ٣٤ ، ٣٤ ، ٨٨ ،

· A · · • A · £ A · £ £ · £ Y · £ •

. 1 . . . . . . . . . . . . . . . . .

العلل الأربع: ٨٠ .

علل الأشياء الموجودة: ٣٠، ٣٢.

العلل الأُوَّل: ٣٨ ، ٥٨ ، ٦٢ .

العلم الأولى: ٢٦ .

العلل التّماميّة: ٣٢، ٣٤، ٦٤، ٦٦.

علل الحقيقة: ٢٦.

العليل الصّوريّة: ٣٢ ، ٣٤ ، ٦٦ ، ٧٧ ،

. ٨ • • ٧٦ • ٧٤

العلل غير المتناهية : ٧٤ .

العلل الفاعله: ٣٢، ٣٤.

العلل المتوسّطات: ٤٢.

العللوالأوائل ــ عللواوائل : ۸۰،۸۰. علل الوجود : ۲۲ .

العلل الهيولانيّة: ٣٢، ٧٦، ٧٨.

العلم \_ علم: ٦، ١٢، ٨٠، ٧٧، ٨٠،

. 1 . . . 9 & . 9 . . 9 .

علم الإلهيات: ١٠.

العلم بالحق : ٤، ٥، ٢٢.

علم الحق : ٢٠ .

العلم التّام: ٧٤.

علم التعاليم: ١٠.

علم الطّبيعة: ١٠.

العلم المستقصى: ٩٤.

العلم اليقيني ": ٢٦ .

العلمي : ۲۲ .

العلمين : ٩٢ .

العلوم ــ علـوم : ۱۲ ، ۱۸ ، ۹۰ ، ۹۲ ،

. 9 £

العلوم التّعاليميّة: ٩٤.

علوم ریاضی ": ۱۱ .

العلوم المتعارفة : ٢٨ .

العمل بالعدل: ٢٢.

العمليّ : ۲۲ ، ۲۲ .

غ

الغايات : ٦٤ ، ٦٥ ، ٦٦ .

الغاية ــ غاية : ٤ ، ٢٢ ، ٢٤ ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٢٠

. ٧٨ ، ٧٤ ، ٦٦ ، ٦٤ ، ٦٢

غاية المعرفة العمليّة: ٧٤ .

غاية المعرفة النظريّة: ٧٤.

الغرض: ٤.

الغلبة : ٣٠، ٣٤.

غیر تناهی : ۳۶ .

غير المتناهيات: ٤٢.

غير متناه ــ غير متناهية ــ غير المتناهي ــ

غيـر المتناهيـة : ٣٦، ٣٦، ٤٠،

. 44

غير متناهية في العدد : ٨٠ .

ف

الفاعل: ٨٠ ، ٩٢ .

الفاعلة (العلل -): ۳۲، ۳۲، ۲۰، ۹۶،

. 41

الفاعلين: ٦٤.

الفساد ــ فساد: ٥٦، ٥٨، ٢٠، ٩٤، ٩٨ .

الفعل: ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۳، ۲۳، ۲۳،

فعل الإنسانيّة الخاصّة : ١٤ .

الفلسفة ـ فلسفة : ٤، ٢٢، ٢٤.

الفلسفة المعرفة النَّظرية : ٢٢ ، ٢٤ .

فيلسوف: ٤، ١٢، ١٤، ٢٤.

ق

القبح : ٩٢ .

القبيح: ٨٨، ٩٠، ٩٢.

القدرة: ١٨.

القسمة: ۲۸، ۷۲.

القضاما المتعارفة: ٤٠.

القضيّة: ۲۸،۷۲، ۲۵،۸۷، ۸۲،

القوَّة ، قوَّة : ۲۱، ۳۸، ۲۰، ۸۲، ۸۲، ۸۲، ۸۲.

قوّة العادة : ٦٠ .

القياس: ٦٨ ، ٧٤ .

5

کائن: ۲۹، ۲۰ .

كثيرة: ٤٢.

كثيرة متناهية : ٤٠ .

الكرات السّماوية: ٩٨.

الكلّيّة : ٩٨ .

کمال: ۲۰، ۸۰، ۹۶.

كمال العلم: ٥٢.

الكون والفساد : ٥٨ ، ٩٤ .

کیفیتات: ۹۸.

J

لانهاية: ۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۶ ، ۲۶

. 78 , 7 , 6 ) , 6 7 , 5 7

اللَّحون : ٢٠ .

م

مابعدالطّبيعة : ١٠٠٠.

مابعد الطّسعيّات: ٢، ٤.

مالانهاية : ۳۰، ۳۲، ۳۶، ۲۶، ۸۶، ۸۰، ۸۲.

ما له التداء: ٤٤، ٨٤.

ما لأجله : ٨٠ .

ما منه ابتداء الحركة: ٣٠ ، ٣٤ .

ما هو : ۲۸، ۷۰ .

مبادئ : ۸ ، ۳۲ .

مبادئ الأشياء الموجودة : ٢٦ ، ٣٠ .

مبادئ البرهان : ١٨.

مبادئ موجودة : ٣٢ .

المدء \_ مدء: ٤٤ ، ٦٠ ، ٨٢ .

المبدء الأوّل: ١٨.

مبدء الحركة والسَّكون : ١٠.

متافيزيك : ٥ .

المتأخر ـ متأخر: ٧٠،٥٦،٣٨،٣٦.

المتحرّك ــ متحرّك : ٧٦ ، ٧٨ .

المتعارفة (القضايا –) : ٤٠ .

المتعلّم: ٤٦، ٥٢.

المتقدّم - متقدّم : ٣٦، ٣٨، ٤٢،٤٠،

. ٧ . ١٨ . ٥٦ . ٤٨

المتكوّن ــ متكوّن: ٢٦،٥٥،٥٢،٥٣،

. 0 2

المتناهية \_ متناهية \_ المتناهى \_ متناه \_

متاهی : ۳۲،۳۲، ۴۶ ک۲، ۲۹،

المتناهي الى علمنا: ٨٢.

المتوسيط - المتوسيطة - متوسيط -

متوسَّطة : ٣٦، ٣٨، ٤٠، ٤٢.

المتوسّطات ــ متوسّطات : ٣٦ ، ٤٠ ،

٤٢ .

المجود عليه: ٦٤.

محال: ۲۸، ۵۲، ۲۸، ۲۲، ۲۲.

المحسن اليه: ٢٠ .

المحسوسات: ١٦.

مسلك التعاليم: ٨٨.

المشي: ٣٢، ٣٤.

مضادّة : ٥٠ .

مطاطاقوسيقا: ٢، ٤.

المعارف: ١٨.

المعاملات: ٩٠.

المعانى المقصودة: ٨٦.

المعدوم ــ معدوم : ٤٦ ، ٥٠ ، ٥٧ .

معرفة الحق : ٢٠ ، ٢٤ .

المعرفة العلميّة: ٢٢ ، ٢٤ .

المعرفة النطرية: ٤، ٢٢، ٢٤،

المعقول: ١٨.

المعقولات : ١٦ .

معقول بذاته: ١٦.

المعلول ــ معلول: ٤٠ ، ٤٢ ، ٤٨ ، ٧٠.

المعلولات ــ معلولات : ۳۸،۳٦،۲۸،

. \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$

المعلول الأخير : ٤٢ .َ

مقدار: ۲، ۸۶، ۸۸، ۸۸،

مقدار ذو قدر : ۲، ۱۰، ۱۲.

الملابس للهيولي : ١٦.

الموجود ــ موجود: ٦، ١٤، ١٨، ٢٦،

. 07 . 0 · . 27 . TA . T. . TA

. ٧٨ . ٧٢ . ٧٠ . ٦٨ . ٦٦ . 01

الموجودات: ۲۲،۲۲،۳۲،۲۰،۷۲۰.

الموضوع الأوّل : ٧٨ .

ن

ناقص: ٥٣ .

نذالة: ٩٠.

النظر: ٢٢.

النّظر الطّبيعيّ : ٩٨ .

النَّظر العلميُّ : ٨، ٢٢ .

النّظر العمليّ: ٢٢.

النَّظر في الحقّ : ٢، ١٠، ١٤.

النَّـظر في العلل والأوائل : ١٠٠ .

النَّظر المستقصىٰ : ٩٦ .

النَّظريّ من جزئي الفلسفة (الجزء –):

. 1 . 6 &

النظرية: ٢٢.

النَّفْس: ٤ ، ١٦، ٢٢ ، ٢٤، ٨٨ . ٨٨ .

نقصان: ۵۳.

النُّواميس : ٨٦ ، ٨٦ .

النُّوع: ٣٠.

النّهامات: ٦٦.

النّهاية \_ نهاية : ۳۰، ۳۲، ۲۳، ۲۳،

. 77 . 78

نهاية الفعل: ٦٦.

و

واجب: ٤٤ ، ٥٨ ، ٤٤ ، ٩٢ ، ٩٤ .

واحد ـــ واحدة : ٣٦، ٢٤، ٥٠، ٩٠،

. 94 6 94

وجوب : ۹۲ .

الوجود ـــ وجود : ۱۸، ۲۲، ۳۰، ۳۲،

٠٦٨، ٦٠، ٥٥، ٥٠، ٤٦، ٣٨

. 97 6 9 6 VY 6 V ·

وجود الاكبر فيالاصغر : ٢٦ .

وسط: ۲۹،۲۰.

A

. 97 . 98

الهيولانية: ۳۲، ۳۲، ۲۷، ۸۷، ۸۰،

. 97 . 98

ى

يقين : ٥٢ .

يقينيّ : ٢٦ .

### مقالة نخستين

# مابعدالطبيعه

تألیف ارسطالیس حکیم و تفسیرآن

تألیف ابن رشد با تصحیح و تعلیق و ترجمه ٔ فارسی بقلم بندهٔ ضعیف سید محمد مشکوة

# تفسير ما بعل الطبيعة

لابی الوبد محمد به احمد به محمد ابن دسشد

De Titulo libri vide Notice, 1,4.

# تفسير

# مابعد الطبيعه

تأليف

ابوالوليد محمدبن احمدبن رشد

عرنك اللهم

5

ا بسم الله الرحمن الرحيم<sup>و</sup>

### تفسير

# المقالة الاولى مما بعد الطبيعة وهي الرسومة بالالف الهنري

## T.1 'قال ارسطوطاامیس

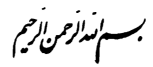
(b) زَجَرَة اسَعَوْ أَ أَن النظر في الحق صعب من جهة سهل من جهة (c) والدليل على ذلك انه لم يقدر احد من الناس على البلوغ فيه وقدر (a) ما يستحق ولا ذهب على الناس كلهم لاكن واحد واحد من الناس تكلم في الطبيعة وواحد واحد منهم اما ان يكون لم يدرك

ا Inolpit B [I] fol. I'. — (De B fol. I' vide supra, in Notice, II, A,a,I, et ibid., II,A,b,4, Adnot. [I] et [2]). — 2 B add. الله على سيدنا محمد وعلى الله الوليد החכם الغاضى ابن رشد a add. [ تفسير ابى الوليد החכם الغاضى ابن رشد ] a

 $T. 1. _ 1 B adnot. [3] vide in Notice, II, A,b,4. _ 2 B (vel <math>B^a$ ?) ترجمه : a,d,jk om. \_ 3 In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pag. \_ 4 B فيه 1 B; [ الله الحق ]; a,j [ الله الحق ]; a,j [ الله الحق ]; a,j [ الله الحق ]; a,d om. \_ 7 Ita b E,xA\begin{align\*} E,xA\be

رجمة اسطات : v (in margin. B dexter. ct infer.) : ترجمة اسطات النظر في الحق من جهة عسر ومن جهة سهل انه لم يقدر واحد من الناس<sup>2</sup> بييةً النظر في الحق من جهة عسر ومن جهة سهل انه لم يقدر واحد من الناس<sup>2</sup> بييةً

<sup>\*\*\*</sup> ألم يدرك منه شيئا واما أدرك منه يسيرا فاذا جمع منه يسير \*\*\* كان شيئا له قدر 3



# تفسير مقالهٔ نخستين مابعدالطبيعه كه بنام الف صغرى نشان داده مي شود

### ارسطوگفت:

ترجمهٔ اسحق نگریستن درحق از یکسودشوار واز یکسو آسانست ، و دلیل آن اینست که هیچکس نتو انست در آن باندازه ای برسد که سزاوار است . و از دست همه مردم هم نرفته ؛ لیکن یکایک مردم در طبیعت سخن گفت و یک یکشان یا هیچ چیز از حق درنیافته .

ترجمهٔ اسطاث دلیل اینکه نیک نگریستن درحقازیکسو دشوار وازیکسوآسان است اینست که یکنفر ازمردم نتوانسته است . . . .

یا هیچچیزازآنرا درنیافته ویاچیزکمی را یافته ، پس هرگاه فراهمآیدکمیازآن . . . چیز با ارزشی خواهد بود .

من الحق شيئًا واما ان كان ادرك شيئًا منه فاغًا ادرك يشيرا فاذا جمع ما ادرك منه من جميع من ادرك ما ادرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار ذو قدر الفيجب ان يكون سهلا من هذه الجهة (٥) وهي الجهة التي من عادتنا ان نتمثل فيها بان نقول انه ليس احد ة يذهب عليه موضع الباب من الدار" ويدل على صعوبته انه لم (١) يمكن ان يدرك باسره ° ولا جزء عظيم منه واذا كانت الصعوبة من (a) جهتين فخليق ان يكون انما استصعب<sup>10</sup> لا من جهة الامور باعيانها لاكن سبب استصعابها انما هو منا وذلك ان حال العقل في النفس منا عند ما هو في الطبيعة في غاية البيان يشبه حال عيون الخفاش 10 عند ضاء الشمس

الفبر C.1

لما كان هذا العلم هو الذي يفحص عن الحق باطلاق اخذه يعرف حال السبيل الموصلة اليه فى الصعوبة والسهولة اذ كان من

و (1101 β) أما (8 B,(d) السعر : a,1. السعر - B,a,d,k منه : L\* oni. — 10 B adnot. [4] vide in Notice, II,A,b,4. — 11 Ita BB (mut.),a,d,j,L الدار — 12 Ita vid. استصعب L راستهوب В استوهب المتعدب المتعدب المتعدب المتعدب المتعدب المتعدب المتعدب المتعدب المتعدب المتعدب

abi كان النظر في الحق يدر من يخطى الباب10 يدر النظر في الحق عسره واذا كان (e-h) العسر" بنوعين فخليق ان تكون علة ذلك لا في الاشياء بل فينا فكما حال" عيون 3 الوطواط <sup>15</sup> عند ضو · النهار فكذلك حال عقل انفسنا في العمير <sup>10</sup> هذه عند الطبيعة (حدا)<sup>17</sup>

ه Ila edit. البار.. v ...الباب v mulil. (23 mill.). − 10 Nos الباب , v ...باب − 11 Finis lin. mut. (? mill.). - 12 Init. lin. mul. (23 mill.). - 18 Nos كان العبر , v كان العبر - 14 Ita edit. ?) الاضافة الى eraine : (15 mill.) : eraine معيون الوطواط Nos - 18 v mul. (15 mill.) : eraine حال cf. n. 17. - 17 v2 (sup. lin.) جدا (?), sed v1 om.

N.B. — In spatio 100 mill. in v scribuntur, exempli gratia, (lin. 1-2) 14 verba كان المسر بمنوعين فغليق ان تكون علة ذلك لا في الاشياء بل فينا الكما

و یا اگر چیزی از آن ادراك كرده پس اندكی دریافته است و بس .

و هرگاه فراهم آورده شود آنچه از حق دریافته شده است از نزد همه کسانی که اندر یافته آنرا دریافتهاند گرد آمده از این راه را مقداری گرانسنگ باشد ، پس واجب است که رسیدن بحق ازینرو آسان بود ، و این همان جهت است که خوی ماست که در باره آن داستان زنیم باینکه گوئیم هیچکس نیست که جای در خانه را سهوکند .

و دلالت می کند بر دشواری در یافتن حق اینکه ممکن نیست سراسر حق دریافته شود ـ و نه پاره بزرگی از آن ، و هرگاه سختی و دشواری از دو سو بود پس سزاوار است که جز این نیست که دشوار بنظر رسیدن آن نه از جهت خود چیزها باشد ، ـ بلکه سبب دشواری آن جز این نیست که در جانب ماست ، زیرا که حال خرد در روان ما در برابر آنچه خود در کمال روشنی می باشد همانند است بحال چشم شب پره بنزد روشنی خورشید .

#### تفسير

چون این دانش آنست که حق مطلق را جستجو میکند آغاز کرد حال دشواری و آسانی راهی که شخص را بحق می رساند بشناساند ، زیرا از

پس اگرنیکنگریستن درحق. . . کسی که در را خطا می کند . . . . پس بتحقیق دلالت کند بردشواری آن، وهرگاه دشواری دونوع بود پس سزاواراست که علمت آن نه درچیزها بلکه درما باشد ، پس همچنانکه چشمهای وطواط است درنزدروشنی روزهمچنین است حال خرد مادر . . . این بنزد طبیعت جداً .

المعروف بنفسه عند الجميع ان هاهنا سبيلا تفضى بنا الى الحق وان ادراك الحق ليس يمتنع علينا فى اكثر الاشياء والدليل على ذلك انا نعتقد اعتقاد يقين انا قد وقفنا على الحق فى كثير من الاشياء وهذا يقع به اليقين لمن زاول علوم اليقين ومن الدليل ايضا على ذلك ما نحن عليه من التشوق الى معرفة الحق فانه لو كان ادراك الحق ممتنعا لكان الشوق باطلا ومن المعترف به انه ليس هاهنا شى ويكون فى اصل الجبلة والخلقة وهو باطل

فلما كان من المعترف به وبخاصة عند من وصل الى هذا العلم ان لنا سبيلا الى معرفة الحق اخذ يعرف حال هذه السبيل فى الوعودة والسهولة تتار أن النظر فى الحق صعب من جهة سهل من 10 جهة من جهة سبيل الموصلة الى الحق هى سهلة من جهة صعبة من جهة

م ثم اخذ يحتج لوجود هاتين الصفتين في هذه السبيل نتا والدليل على ذلك انه لم يقدر احد من الناس على البلوغ فيه بقدر ما يستحق ولا ذهب على الناس كلهم بيد والدليل اما على صعوبته 15 فانه لم يلف واحد من الناس وصل منه دون مشاركة غيره له في الفحص الى القدر الواجب في ذلك واما على سهولته فالدليل عليها انه لم يذهب على الناس كلهم لانه لو وجدنا كل من بلغنا زمانه لم يقف جميعهم على الحق ولا على شي، له قدر من ذلك لكنا نرى انه عسر ولم نقض بالامتناع لمكان طول الزمان المحتاج الى الوقوف 20 عسر ولم نقض بالامتناع لمكان طول الزمان المحتاج الى الوقوف 20

**G. 1.** — <sup>1</sup> Ita BB (mut.), a,d ق - <sup>2</sup> B وى + <sup>3</sup> a,d [ نرى ] – jk omitt. نرى

چیزهائی که خود بخود نزد همه کس شناخته است اینست که اینجا راهی است که ما را بحق می رساند ، و اینکه در بیشتر چیزها دریافتن حق برای ما ممتنع نیست .

و دلیل برین آنست که : ما بیقین گرویده ایم که در بسیاری ازچیزها حق را یافته ایم ، و با این دلیل برای کسی که در علوم یقین رنج کشیده است یقین پیدا میشد د

و نیز دلیل برین مطلب است شوق ما بشناسائی حق"، ـ چه اگر دریافتن حق"محال باشد شوق ناچیز بود ، و دانسته است که اینجا چیزی نیست که دراصل سرشت ـ و آفرینش باطل بود ، ـ و چون معلوم بُود بویژه برکسی که باین علم رسیده است که ما را راهی بشناسائی حق" است آغاز کرد که حال دشواری و آسانی این راه را بشناساند ، پسگفت :

« نگریستن در حق ّ از یکسو دشوار است از یکسو آسان » .

مقصودش اینست که اینراه که بحق میرساند از یکسوآسان و از یکسو دشوار است ، سپسآغاز کرد حجت بیاورد که این دو نشان در این راه هستند پسگفت :

و دلیل براین آنست که هیچکس نتوانست در آن باندازهای که سزاوار
 است برسد ، و حق از دست همه مردم هم نرفته . » مقصودش اینست .

### و دليل :

امیّا بر دشواری آن اینست که یکنفر از مردم یافته نشده است که بی آنکه دیگری با او درجستجوی حق همبازی کرده باشد باندازه واجب آنرسیده باشد.

وامیّا آسانی آن پس دلیلش اینست که (حق ّ) بر همه مردم پوشیده نمانده ، ریرا اگر بهر کسی که (اخبار) زمان او بما رسیده دست یابیم درحالی که همگی آنان حق را نیافته اند و نه چیزبا ارزشی از آنرا ، هر آینه خواهیم دید که دریافتن حق دشواراست ، و برای درازی زمانی که دریافتن حق بدان نیازمنداست بامتناع آن

فيه على الحق فكان قصر الزمان الذى وقف فيه على الحق الحق الما كله واما ذو قدر منه يوذن بسهولته

ولما ذكر هذا من احوال الناس اخذ يذكر عن حال الناس ه في ذلك الزمن الذي وصل اليه خبره نتال لاكن واحد واحد واحد حكم في الطبيعة وواحد واحد منهم اما ان يكون لم يدرك من الحق شيئا واما ان كان ادرك شيئا منه فاغا ادرك اليسير فاذا جمع ما ادرك منه من جميع من ادرك ما ادرك منه كان للمجتمع من ذلك مقدار فو قدر به واغا قلنا هذا الذي قلنا في نحو ادراك الحق لانا لما تصفحنا حال من كان قبلنا في العلوم ممن وصلنا خبرهم الحق لانا لما تصفحنا حال من كان قبلنا في العلوم ممن وصلنا خبرهم ادرك منه شيئا واما رجل ادرك منه شيئا واما رجل ادرك منه شيئا يسيرا

ولما اخبر بهذا تار فقد بجب " ان يكون سهلا" من هذه الجهة " ه وهى الجهة التى من عادتنا ان نتمثل فيها بان نقول انه ليس احد يذهب عليه موضع الباب من " الدار يه واذا" تقرر " انه سهل من 15 جهة وصعب من جهة فقد بجب ان يكون سهلا من هذه الجهة وهى ان فى كل جنس من " اجناس الموجودات اشياء " تتنزل منها منزلة

فرمان نکردیم . پسکوتاهی زمانی که در آن حق همه یا مقداری از آن دریافته می شود آسانی آزرا آگهی می داد ۱ .

و چون از احوال مردم اینرا یاد کرد آغازکرد حال مردم را در آنزمان

که خبر آن بوی رسیده بود یادکند ، پسگفت :

« لیکن یک یک درطبیعت سخن گفتند ، ویکایکشان یا هیچ چیز ازحق را نیافته و یا اگر چیزی از آن اندر یافته پس جز این نیست که کمی یافته است . پس هرگاه آنچه از حق دریافته شده از همه گسانی که اندر یافته آن را دریافته اند گرد آورده شود فراهم آمده آن مقداری گران سنگ خواهد بود » یعنی جز این نیست که گفتیم این سخن را در چگونگی دریافتن حق ، زیرا که چون بحال کسانی از پیشینیان ما که خبرشان بما رسیده بود نگریستیم آنانرا یکی از دو نفر یافتیم : یا مردی که چیز کمی دریافته است .

و چون این آگهی داد گفت: «پس واجب است که حق از این جهت آسان بود، و این همان جهت است که خوی ماست که در باره آن داستان زنیم باینکه گوئیم: هیچکس نیست که در خانه را فراموش کند » یعنی هرگاه ثابت شد که حق از یکسو آسان ـ و از یکسو دشوار است پس واجب است که از این جهت آسان باشد، و آن اینست که در هر جنسی از اجناس موجو دات چیز هائی هست بمنز له آسان باشد، و آن اینست که در هر جنسی از اجناس موجو دات چیز هائی هست بمنز له

۱ — عبارت تازی مختل است و ظاهراً مقصود اینست که در زمان پیشین یکایک پیشینیان برخی هیچ چیز از حق را در نیافته و بعضی در زمانی دراز چیز کمی از آنرا دریافته اند، و هرگاه بنگریم که آن اندازه از حق که هریک از پیشینیان دریافته اند ناچیز یا اندك است ، و همهٔ آنچه آنان دریافته اند در زمانی طولانی فراهم شده ، خواهیم گفت دریافتن آن دشوار است ـ در حالتی که اگر نخست بر آن مقدار از حق که تا کنون پیداشده واقف شویم مقدار گران سنگی از حق در زمانی کوتاه بر ما روشن شده خواهد بود ، و این امر سهولت دریافتن مقدار با ارزش از حق را نشان می دهد .

باب الدار من الدار فى انها لا تخفى على احدكما لا يخفى موضع باب الدار على احد الله وهذه هى المعارف الاول التى لنا بالطبع فى كل جنس من اجناس الموجودات

ط ثر قال واذا كانت الصعوبة من جهة بن فخليق ان يكون انما استصعب لا من جهة الامور باعيانها لا كن سبب استصعابها انما هو منا وذلك ان حال العقل فى النفس منا عند ما هو فى الطبيعة فى غاية البيان يشبه حال عيور الخفاش عند ضياء الشمس بيت واذا كانت صعوبة ادراك الموجودات توجد من وجهين فخليق ان قا تكون الصعوبة فى الاشياء التى فى الغاية من الحق وهو المبدأ الاول "والمبادى المفارقة البرية من الهيولى من قبلنا نحن لا من

درِخانه نسبت بخانه در اینکه اینچیزها برهیچ کس پوشیده نمیماند\_همچنانکه درِ خانه برهیچکس پوشیده نیست . واینها دانستنیهای نخستیناند\_که بطبعبرای ما در هر جنسی از جنسهای موجودات حاصل است .

و چون جهت آسانی را یاد کرد جهت دشواری را دوباره یاد کرد، پس

گفت: «و رهنمونی می کند بدشواری آن اینکه ممکن نیست همه آن دریافته شود ـ و نه پاره ٔ بزرگی از آن » مقصودش اینست که از آغاز روزگاری که خبر آن بوی رسید تازمان خودش ، و گویا این سخن اشاره است باینکه وی حق را دریافته ، ـ یا بزرگترین بخش حق را ، و اینکه آنچه پیشینیان وی دریافته اند نسبت بآنچه وی از آن دریافته پاره ٔ کمی است ، \_ یا همه ٔ حق ّ \_ و یا بیشتر حق ّ ، و بهتر اینست که ترجیح داده شود که وی همه ٔ حق ّ را دریافته است ، مقصودم از همه ٔ حق آن اندازه است که طبیعی مردم است از آن رو که مردم است که آنرا دریابد ا .

سپسگفت: «و هرگاه دشواری از دو سو باشد پس سزاوار است که دشواری نه ازجهت خودآن چیز ها پیدا شده باشد، بلکه جزاین نیست که سبب دشواری در ماست، زیرا که حال خرد در روان ما در برابر چیزی که طبعاً در نهایت روشنی است ممانند است بحال چشمان شب پره در برابر روشنی خورشید » مقصودش اینست که هرگاه در یافتن موجودات از دو رو دشوار است پس سزاوار است که دشواری در چیز هائی که در نهایت حق هستند و آن مبدء نخستین و مبادی مفارقه بی بیناز از هیولی می باشند در سوی ما باشد، نه از

۱ — این سخن و گفتا رمفسردرص ۱۰ سطور ۱۰ و ۱۱ در بارهٔ ارسطو غلو است هرچند سنظور علم ٔ ما بعدالطبیعه باشد .

قبلها فى انفسها وانما كان ذلك كذلك لانه لما كانت مفارقة كانت معقولة فى انفسها بالطبع ولم تكن معقولة بتصييرنا اياها معقولة لانها فى انفسها معقولة كحال الصور الهيولانية على ما تبين فى كتاب النفس وذلك ان الصعوبة فى هذه هى من قبلها اكثر مما هى من قبلنا

ولما كانت حال العقل من المعقول حال الحس من المحسوس الشبه قوة العقل منا بالاضافة الى ادراك المعقولات البرية من الهيولى باعظم المحسوسات التى هى الشمس ألى اضعف الابصاد وهو بصر الخفاش لاكن ليس يدل هذا على امتناع تصود الامود المفادقة ألى كامتناع النظر الى الشمس على الخفاش فانه لو كان ذلك كذلك لكانت الطبيعة قد فعلت باطلا بان صيرت ما هو فى نفسه معقول بالطبع للغير ليس معقولا لشى من الاشيا كا لو صيرت الشمس ليست مدركة لبصر من الابصاد

15 أومن العدل الا نقتصر على ان نشكر الذين شاركناهم فى الادا. باعيانهم فقط دون ان نشكر من كان له في ذلك ولو

<sup>-</sup> 40  $B^*$  add. بالاضافة; at non  $B^1$ ,a,d. - 41 jk (non a,d) alter ordinat sententiam præc. - 42 B,a علينا d = 1 (الامتناع d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d = 1 d

T. 2. — In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pag. —

v (in marg. B dext. et super.): فلیس یجب علینا ان نشکر من قال قولا جزلًا فقط (v (in marg. B dext. et super.) عزلًا 11a edit. v (v incertum).

س ۲ : «لانها فينفسها معقولة»زائد ظاهراً ، س ۸ : لملالصحيح : «باضعفالأبصار وهو بصر الخفاش الى|عظم المحسوسات التي هي|لمشمس» . س ۱۲كلمة : «للفير» زائد ظاهراً .

نزد خود آنان ، و جزاین نیست که این چنین است ، \_ زیرا که آن مبادی چون مفارق اند خود بخود معقول اند ، و معقولی نیستند که ما آنها را معقول کرده ایم . زیرا که آنها خود معقول اند ا . همچون حال معقول بودن صورتهای هیولانی چنانکه درکتاب نفس پیدا شده است ، زیرا که دشواری ( تعقیل ) در این صورتها از جانب خودشان بیش از آنست که نز د ماست .

وچون حال عقل نسبت بمعقول همانند حال حس "است نسبت بمحسوس، تشبیه کرد نیروی خرد ما را باضافه بدریافتن معقولاتی که از مایه پاك اند ببزرگترین محسوسها که خورشید است دربرابرناتوان ترین بینائی و آن بینائی شب پره است، ولی این دلالت نمی کند براینکه دریافتن چیزهای مفارق هم مانند نگریستن شب پره بخورشید ممتنع باشد، زیرا اگر این چنین بود طبیعت کار ناچیز کرده باشد، چه چیزیرا که طبعاً بخودی خود معقول غیر "است چنان کرده است که معقول ِ هیچ چیز نباشد، چنانکه اگر خورشید را چنان کند که با هیچ بینائی از بینائیها دریافته نشود.

# ارسطو گفت

مقتضای دادگری اینست که تنها بسپاسگز اری کسانی که با خود آنها هم رأی بودهایم بسنده نکنیم بی اینکه شکرگز اری کنیم کسانی راکه در این رای گرچه

١ – زيرا كه آنها خود معقولند ( اين جمله ظاهراً زائد است ) .

۲ -- ظاهراً « بناتوان ترین بینائی و آن بینائی شب پره است در برابر بزرگترین
 محسوسات که خورشید است » درست است .

٣ - ظاهراً كلمه « غير » زائد است .

پس چنین نیست که برما واجب باشد که تنهاکسی را سپاسگزاری کنم که سخنی استوار گفته است .

بعض الحظ فانهم قد اعانونا بعض المعونة وذلك انهم تقدموا فراضوا () عقولنا وخرجوها فان طياوس ولم يكن لكنا أنعدم كثيرا من تاليف اللحون ولو لم يكن حروسيس لم يكن طياوس وعلى هذا المثال يجرى الامر فيمن تكلم بالحق وذلك انا اخذنا بعض الادا عن بعض من سلف وكان اخرون السبب في كون هولا .

# C.2 انفسير

هذا الذى ذكره هو واجب فى حق المحدثين مع المتقدمين
 وذلك ان القدما، يتنزلون من المحدثين منزلة الابا من الابناء الا
 ان ولادة هولا ، اشرف من ولادة الابا لان الابا ولدوا اجسامنا

**C. 2.**  $- {}^{1}B^{2},a,d$  نن المحدثين  $: B^{1}$  om.

للذين عكننا مشاركتهم فى الراى بل يجب علينا ايضا ان نشكر الذين قالوا قولا يسيرا 1 (ن) نزران وذلك اخم اعانونا بتقدمهم فى الفحص قبلنا فانه الو لم يكن طياوس لم يكن لنا معرفة بتاليف \*\*\* اللحون ولو لم يكن افرونيس لم يكن طياوس وجذا النحو انقول على و الذين قالوا فى الحق قولا جزئيا لانا استفدنا من بعضهم اداء يسيرة وكان اخرون علة ككينونة هولاه

<sup>-</sup> قانهر v incertum. - 5 In v : بتقدمهر Nos 4 - نزرا Ila edit. - من من الذين V incertum. - 5 In v - فانهر الله الذين Ila v : بتقدمهر Nos و الله الله الله الله (sine addit.) - 8 Ita ورسس P v s.p. بتاليف (sine addit.) - 8 Ita ورسس s.p. init. - 10 Ita vid. v - النحو vv - النحو vv

کم ولی بهرهای داشته اند؛ پس آنان هم ما را اندکی کمک کرده اند ، زیرا که این گروه پیشی گرفتند، و خرد های ما را رام کردند ، و از قوّت بفعل آوردند ، چه اگر طیماوس نبود ما بسیاری از تالیفهای آوازهای خوش را نداشتیم ، واگر حروسیس نمی بود طیماوس نبود ، و بر همین نشان می رود داستان کسانی که پیرامون حق سخن گفته اند، چه ما برخی رأیها را از بعض پیشینیان گرفتیم ، و کسان دیگر سبب پیدایش اینان بوده اند .

#### تفسير

این که یادکرد واجب است بر مُحدّدَثان در برابر پیشینیان .

زیراکه پیشینیان نسبت بنو پیدا شدگان بمنزله پدران هستند در برابر فرزندان ، جز اینکه ولادت اینگروه از ولادت پدران بلند پایه ترست ، زیرا پدران پیدایش تنهای ما را سبب شدند .

و آن کسانی هستند که برای ما ممکن است که با آنان دررأی انبازباشم ، بلکه برما واجب است نیز که ستایش کنیم کسانی را که سخنی کم گفته اند، چه اینان بسبب پیشی گرفتنشان دردانش پژوهی پیش ازما ما رایاری کرده اند، چه اگر طیماوس نبود بتألیف بسیاری از لحنها شناسائی نداشتیم، واگر افرونیس نبود طیماوس نمی بود ، وهمچنین گوئیم دربارهٔ کسانی که سخنی جزئی پیرامون حق گفته اند، زیراکه ما در رایهای کمی از برخی آنان بهره مند شده ایم، و کسان دیگر علت پیدایش اینان بوده اند .

والعلماء ولدوا انفسنا فالشكر لهم اعظم من شكر الاباء والبربهم اوجب والمحبة فيهم اشد والاقتدا. بهم احق فهو يقول موكدا لهذا الغرض انه ليس ينبغي ان نقتصر من شكر من سلفنا على شكر الذين علمونا اداء صادقة وهم الذين راينا مثل دايهم بل ومن لم نر ة رايه فان هو لا ايضا بما قالوا في الفحص عن الاشيا خرجوا عقولنا وافادونا بذلك القوة على ادراك الحق واذا ْ كان هذا واجبا على ه ارسطو مع قلة ما كان عند من تقدمه من معرفة الحق وعظم ما اتى به من الحق بعدهم وانفرد به حتى انه الذي كمل عنده الحق فكم اضعاف ما وجب عليه من الشكر يجب على من جاء بعده من 10 شكره ومعرفة حقه وشكره الخاص به انما هو العناية باقاويله ي وشرحها وايضاحها لجميع الناس فان الشريعة الخاصة بالحكماء هى الفحص عن جميع الموجودات اذكان الخالق لا يعبد بعبادة اشرف من معرفة مصنوعاته التي تودى الى معرفة ذاته سبحانه على الحقيقة الذى هو اشرف الاعمال عنده واحظاها لديه جملنا الله واياكم ممن 15 استعمله بهذه العبادة التي هي اشرف العبادات واستخدمه بهذه الطاعة التي هي اجل الطاعات

وما قاله في هذا الفصل مفهوم بنفسه فان الصنائع العملية a والعلمية ليس يقدر احد على استنباطها في اكثر الامر وانما تتم عماونة السالف فيكن الخالف

السلف B° : السالف Br و لذلك B؛ و اذا B : و اذا B السالف B

ودانشمندان ولادت روانهای ما را ، پسسپاسگزاری اینان بزرگترازسپاسگزاری پدران است . و نیکی کردن باینان واجبتر ـ و دوستیشان استوارتر ـ و پیرویشان سزاوارترست .

پس او می گوید در حالی که این هدف را استوار می کند اینکه شایسته نیست ازسپاسگز اری پیشینیان بشکرگزاری کسانی که بمار آیهای راست آموختند بسنده کنیم، واینان آنانند که بمانند رأی آنها گرویدیم ، ـ بلکه و (همچنین) کسی که رأی او را نیسندیدبم ، \_ چه این گروه نیز بآنچه در جستجوی چیزها گفتند خردهای ما را از قوّه بفعل آوردند، و بدین سبب نیروی دریافتن حق ّ بما دادند، و هرگاه این(سپاس داری) بر ارسطو واجبباشد ، ـ با وجودکم بود حق شناسی که بنزد پیشینیان او بود ، ـ و بسیاری حق شناسیکه پس از آنها تنها او آورد تا آنجا که اوستآنکه حق بنزدش بسنده شد ، ـ پس چند دو چندان سپاسگزاری که بر او واجب است سپاسگزاری وشناختن حق او برکسانی که پسراز او آمدند واجب باشد ، و سپاسگزاری ویژه ٔ او جز این نیست که همان نیک نگریستن بسخنان او و پیدا و روشن کردن آنها برای همهٔ مردم است ، چه راه ِ راست ویژهٔ حکیمان همان پژوهش ِهمهٔ موجودات است، زیرا که آفریدگار پرستیده نمیشود بپرستشی که برتر باشد از شناختن ساخته های او که حقیقه ٌ بشناسائی ذات پاکش می کشد ـکه شریفترین و بهرهور ترین کارها نز د اوست ، خدا ما و شما را از کسانی قرار دهد که آنانرا بکاراین پرستش که شریف ترین پرستشهاست واداشته، و بچاکری این فرمانبری که بزرگترین طاعتهاست گماشته .

و آنچه درین فصلگفته خود بفهم نزدیک است، چه هنرهای علمی و عملی غالباً یکنفر نمی تواند آنها را بر آورد، و جز این نیست که این صنایع تمام می شوند بکمک گذشتگان جانشینانشانرا، پس اگر پیشین نبود جانشین نبود.

# T.3 قال ارسطو

(b) 'ومن الصواب ان تسمى معرفة الحق من الفلسفة الفلسفة الفلسفة النظرية النظرية الحق وغاية المعرفة العملية الفعل فان اصحاب الفعل وان كانوا ينظرون في حال الشيء الذي يفعلونه فليس بحثهم عن علة لها في نفسها لاكن لاضافتها الى الشيء الذي قيفلونه يفعلونه

## الفسير

C.3

لما كان الغرض في هذا العلم النظر في الحق المطلق استفتح
 الكلام فيه بتعريف الطريق الموصلة اليه ثم عرف مراتب اهل
 الحق في طلب الحق وما يجب لبعضهم من شكر بعض والتعاون 10
 على طلب الحق ثم اخذ يعرف هذا النحو من العلم اى نحو هو فقال المال

T. 3. — ¹ In marg. B habetur versio aitera v, quam vide in ima pag. — ² Ita B,β\*,  $^*$ ,  $^*$  A<sup>b</sup> (non β,ρ,χ) ن  $^3$  B,a,(d),k : الغليفة : β,L أسلوفة  $^4$  Ita B,β\*,  $^*$ ,  $^*$  A<sup>b</sup> (non β,ρ,χ) النظرية  $^5$  a,d (non B,k) om. النظرية  $^6$   $^6$  ن  $^6$   $^6$  in marg.),k,β\*,ρ\* E (non β,ρ,χ) علة :  $^6$  ind. ;  $^6$  [علته] ;  $^6$  (loco عن علة لحا  $^7$  Ita B,d,β\*,ρ\* E (non β,ρ,χ A<sup>b</sup>) في نفها  $^7$  Ita B,d,β\*,ρ\* E (non β,ρ,χ A<sup>b</sup>)

C. 3. - 1 Nos,d : B,a om.

v (in marg. B dext. et infer.): الفلسفة علم الحق لان غاية العلم المستوعدة وغاية الفضل العمل بالحق فان اردنا ان نصف غرض داى المستعطفين افعال الفلسفة لم يكن غرضهم لنفس الفعل ولا المداومة على الفعل سرمديا بل غرضهم ان يفعلوا العله 3 اخرى مضافة زمانية

المستعطفين v + - غ. ض v ( الغمل nos ) الغضل v المستعطفين v - ع. ض v مست nos . (د المستعطفين vel ) : nos ? - 5 Ila v يغملوا

# ارسطو گفت

راست اینست که از (مباحث) فلسفه حق شناسی فلسفه نظری نامیده شود، زیرا هدف شناخت نظری حق است، و غایت شناخت عملی کردار، چهدانشمندانی که بکنیش نیک می نگر ندگر چهبحال آنچهمی کنند نظرمی افکنند، لیکن در چراثی خود آن حال کاوش نمی کنند، بلکه چون آن حال حال چیزیست که بجا می آورند در آن بحث می کنند.

#### تفسير

چون هدف این دانش باندیشه نگریستن درحق مطلق است ـ سخن آغاز کرد در آن بشناساندن ِ راهی که بحق می رساند ، سپس پایه های اهل حق را در جستجوی حق ـ و آنچه و اجب است از سپاسگز اری برخیشان مر برخی را ـ و یاری کردن ِ همدیگر در پژوهشحق شناسانید ، پس از آن آغاز کرد که این بخش از دانش را بشناساند که آن کدام بخش است ، پسگفت :

وچه نیکونامیده شده است فلسفه بدانشحق، زیرا غایتدانش رسیدن بحقاست ، وغایت فزونی کاربستن حق است؛ پس اگربخواهیم هدف رای کسانی راکه کارهای فلسفه را خواستارند نشان دهیم هدفشان خود کارنباشد، ونه مداومت برفعل درهمهٔ روزگار، بلکه خواستهٔ آنان اینست که فعل کنند برای علت دیگری که مضاف وزمانی است .

من اى جنس هو تقل ومن الصواب ان تسمى معرفة الحق من الفلسفة المعرفة النظرية تبيد انه لما كانت العلوم المنسوبة الى الفلسفة علمين احدها غايته العلم فقط والاخر غايته العمل وكان هذا العلم هو اعلى العلوم التي يقصد بها معرفة الحق قال ومن الصواب ان تسمى المصرفة الحاصلة في هذا العلم علما نظريا لان العلم العملي وان كان يستعمل القياس ويبحث عن الاسباب فليس يستاهل ان يسمى علما نظريا لانه انما يفحص عن اسباب الاشياء وحدودها ليفعلوها لا ليعلموها وقط كالحال في العلوم النظرية

وما قاله في هذا الفصل مفهوم بنفسه

T.4

C

قال ارسطوطالبس

10

"ولسنا نعرف الحق دون ان نعرف علته وكل واحد من (ه) الاوائل فهو خاصة علة لما عليه سائر الاشياء من الامور التي هي

<sup>-</sup>  $^{2}$  B سحى a,d ; a,d بسحى a,d . المعرفة النظرية a,d ألفلسفة النظرية a,d ; a,d بسحى

<sup>- 4</sup> Nos,d غايته B,a om. - 5 Nos جا B,( a,d ) عايته a [ نسمى : a [ نسمى ]

<sup>-</sup>  $^7$   $B^*$  (c.o.),d ليملموها k « ut sciant », a שרערנדם :  $B^1$  ليملموها

**T. 4.** — <sup>0</sup> Inc. B[1] fol.  $2^{\vee}$ . — In marg. B habetur versio altera  $\vee$ , quain vide in ima pag. — <sup>1</sup>  $B,d,\iota$   $\vee$  ! ! ! ! ! ! !

 $<sup>^{1}</sup>_{4}$  (a.b) v (in marg. B super. et sinistr.) عن غير علة لان كل اول هو  $^{1}$  (a.b) و علة للاثنياء الاخيرة  $^{1}$  مثل ان نقول $^{1}$  ان النار حارة وهي علة حرارة غيرها من الاشياء

<sup>1</sup> بر الله ، v مثل ان نقول nos مثل ان نقول nos ولسنا – 2 v mutil. (32 mill.) – 3 Nos ولسنا , v مثل ان نقول nequit legi مثال ذلك ان نقول (N. B. - In spatio 32 mill. in v scribuntur, exempli gratia, (lin. 2) 3 verba واعلة الاخياء الاخيرة

آن از چه جنس است ، پسگفت : «و درست اینست که حق شناسی فلسفه معرفت نظری نامیده شود » یعنی التحق انشهائی که بفلسفه نسبت دارند در علم اند .

یکی از آن دو فرجام آن دانش است و بس .

و دیگری هدف آن کر داراست، و ایندانش بالاترین دانشهائیست که هدف آنها شناختن حق است، گفت: « راست اینست که شناسائی که در این علم پیدا می شود دانش نظری خوانده شود، زیرا که دانش عملی گرچه قیاس بکارمی برد و از اسباب گفتگو می کند شایسته نیست که دانش نظری نامیده شود، زیرا که آن ( علم عملی ) از اسباب و حدود چیزها تنها برای این کاوش می کند تا آنها را بجا آورند، نه تا آنها را تنها بیاموزند، میچون حال در دانشهای نظری، و آنچه درین فصل گفت خود باندریافنن نز دیک است.

### ارسطو گفت

ماحق را نمی شناسیم مگر اینکه علّت آنرا بدانیم ، و هریک از آنها که در چیزی اوّل اند در برابر آنچه در چیزهای دیگر یافته می شود که با او اسماً و معنی سازوار و موافق اند ، ـ او علّت ویژه ٔ آنهاست .

۱ — تفسیر این جمله گرچه با ظاهر همین جمله سازگارترست، ولی از ظاهر جمله بعد که گوید « زیرا که غایت دانش نظری حق است » و از ترجمهٔ اسطات در پاورقی صفحهٔ پیشین ، و از تفسیر یحیی بن عدی (نگاه کنید بصفحهٔ ۲۶ و ه ۱ آن) بلست می آید که مراد ارسطو اینست که معرفت نظری حق شناسی نامیده شود ، نه اینکه حق شناسی معرفت نظری نامیده شود . ولی استدلال و بیان ابن رشد درست و متقن است و او سخن را خوب تأویل کرده است .

ومابی علت حق را نمیشناسیم زیراکه هرنخستینی اوعلت چیزهای سپسین است . . چنانکه گوئیم آتشگرم است و آن علت گرمی چیزهای جزخود است .

(٥) متفقة بالاسم والمعنى مثال ذلك النار فى غاية الحرارة فيجب من ذلك ان يكون اولى الاشيا. بالحق الشي. الذى هو علة لحقيقة
 (٥) الاشيا. التي بعده ولذلك قد يجب ضرورة ان تكون مبادى الاشيا. الموجودة داغاً هي داغا في الغاية من الحق وذلك انها ليست انما هي حقيقة في وقت دون وقت ولا يوجد لها علة في انها حق ولا كن هي العلة في ذلك لسائر الاشيا. فيجب من ذلك ان يكون كل واحد من الاشيا. حاله في الوجود حاله في الحق

# الفسير

**C.4** 

لا بين ان هذا العلم هو من جنس علوم الحق وانه جز. من الفلسفة النظرية يريد ان يبين مرتبته فى الحق من العلوم النظرية 10 متلا ولسنا نعرف الحق دون ان نعرف علته بيد ولما كان من المعلوم عندنا انا انما نعرف الشي. المعرفة الحقيقية اذا عرفناه بعلته على ما قيل فى كتاب البرهان ولما وضع هذه المقد مة اضاف اليها مقدمة ثانية متار وكل واحد من الاوائل فهو خاصة علة لما عليه سائر الاشيا.

<sup>(</sup>c.a) فملوم أن الحق الاول علة لحقيقة الاشياء الاخيرة فباضطرار أن تكون أول علة الاكوان 1 واجبة حقا أبدا ولا تكون مرة واجبة ومرة غير واجبة والا يكون شي اخر علة لكينونتها (a) بل أن تكون هي علة لغيرها من الاشياء فواجب أن حقيقة كل واحد من الاشياء مثل 3 السبقة السبقة المناء مثل 3 المناء مثل 3 السبقة المناء مثل 3 السبقة المناء مثل 3 السبقة المناء من الاشياء مثل 3 المناء من الاشياء مثل 3 المناء مثل 3 المناء من الاشياء مثل 3 المناء مثل 3 المناء مثل 3 المناء من الاشياء من الاشياء من الاشياء من الاشياء من الاشياء من الاشياء من 3 المناء مناء من 3 المناء مناء من 3 المناء من 3 المن

non videtur fuisse scriptum اليت المانية الما

مثال این آتش است که در نهایت گرمی است، پس از اینجا لازم آید ا آنکه علّت حقیقت چیزهائیست که پس اویند از آن اشیاء بحق بودن سزاوار تر باشد ، و بهمین سبب بضرورت واجب است که مبادی چیزهائی که همیشه موجوداند پیوسته در غایت حق باشد ، زیرا چنین نیست که اینگونه چیزها هنگامی حقیقت باشند و هنگامی نه \_ و علتی برای حق بودنشان یافته نشود ، بلکه اینها برای چیزهای دیگر علّت حقاند ، . پس لازم آید که هریک از چیزها حال او در هستی همچون حال او باشد در حق .

#### تفسير

چون پیدا کردکه این دانش از جنس دانشهای حق و پارهای از فلسفه نظری است میخواهد پایه آنرا در حق نسبت بدانشهای نظری روشن کند ، پس گفت :

« ما حق را نمی شناسیم پیش از آنکه علّت آنرا بدانیم » مقصودش اینست که چوننزد ما دانسته است که ما جز این نیست که هنگامی بشناسائی حقیقی چیز را می شناسیم که چنان که در کتاب بر هان گفته آمده است از راه علّتش آنرا بشناسیم ، وچون این مقدّمه را گزارد مقدمه دوّمی برآن افز ود وگفت :

« و هریک از اوائل پس او بویژه علّـت آن امر است که چیزهای دیگر

۱ — نسخهٔ یحیی بن عدی چنین است « سال این آنست که آتش در نهایت گرمی است و این برای آنست که آتش علت گرمی چیزهای گرم دیگرست ، پس ازینجا لازم آید الخ وصحیح همین است ظاهراً و ترجمهٔ اسطات هم گواه صحت این نسخه است.

پس دانسته است که حقاول علت حقیقت (شدن) چییزهای سپسیناست، پس بناچارنخستین علت هستیها حقاً همیشه واجب باشد ، ونباشد که یکبار واجب بود وبار دیگرنا واجب ، وگرنه چیز دیگرعلت هستی اوبود ، بلکه اوعلت چیزهای دیگراست ، پس واجب است که حقیقت هریک از چیزها مانند هستی اوباشد .

من الامور التي هي متفقة بالاسم والمعنى مثال ذلك ان النار في غاية الحرارة بية ولما كان ايضا مع هذا من المعروف بنفسه ان كل واحد من الاوائل في جنس جنس فهو خاصة علة لما يوصف به سائر الاشياء الداخلة في ذلك الجنس من الوجود من الاوصاف التي تتفق فيها تلك الاشياء في الاسم والحد اذ كانت الاوائل في جنس جنس هي العلة في وجودها وفي وجود كل ما توصف به من جهة ما هي في ذلك الجنس فظاهر ان الاول في كل جنس هو اولى باسم الوجود وحده من الاشياء التي هو علة لها في ذلك الجنس وبجميع عدود المعاني والاشياء التي توجد لجميع ما في ذلك الجنس من جهة حدود المعاني والاشياء التي توجد لجميع ما في ذلك الجنس من جهة الاشياء الما المن وبعميع المناني والاشياء التي توجد المميع ما في ذلك الجنس من جهة الاشياء الحارة كانت الحارة كانت الحارة ومعناها من جميع الاشياء الما الله الحارة كانت الحارة كانت الحارة كانت الحارة كانت الحارة الحارة ومعناها من جميع الاشياء الما الما الما الما الحارة كانت الحررة والحرارة كانت الحررة كانت الح

ولما صحت له هذه النتيجة التى انتجها على جهة القياس الشرطى المولف مقدمه من اكثر من مقدمة واحدة اتا بالشى الدى قصد بيانه نعال فيجب من ذلك ان يكون اولى الاشياء بالحق الشى الذى هو علة لحقيقة الاشياء التى بعده بيت واذا تبين ان العلة فى كل جنس جنس من الموجودات هى اولى بالوجود والحقيقة من الاشياء التى هى علة لها فى ذلك الجنس فبين انه ان كان هاهنا علة

 $G.\ 4.\ -1\ B^2,d$ : الامور التي  $B^3,a$ : المورد  $B^3$ 

اسماً و معنىً با او در آن امر متَّفقاند ،

داستان این آنست که آتش درنهایت گرمی است » مقصو دش اینست که چون با وجود این نیز خود معروف است که هریک از اوائل در جنس جنس پس آن بویژه علیّت آن چیزست که دیگر چیزها که درآن جنس از هستی داخل اند بدان وصف می شوند ، \_ که آن نشانها صفتهائی هستند که آن چیزها در آن وصفها در نام و حد سازوارند ۱ ، زیرا که اوائل در جنس جنس همانها علیّت اند در هستی آن اوصاف ، و در هستی هرچه بآن وصف می شود ـ از آنرو که داخل آن جنس هستند ، پس پیداست که اوّل در هرجنسی از چیزهائی که او در آن جنس علیّت آنهاست بنام و حد هستی اولی است ، و هم او اولی است بهمه در آن جنس علیّت آنهاست بنام و حد هستی اولی است بهمه حدهای معنیها و چیزهائی که در همه آنچه درین جنس داخل است از آنروکه درین جنس اند یافته می شود :

داستان این آنست که آتشچون علّت چیز های گرم است از همهچیزهای گرم بنام و معنی گرمی سز اوار ترست .

و چون این نتیجه ٔ اوکه آنرا برجهت قیاس شرطی که مقدّم آن از بیش از یک مقدّمه فراهم شده بود بدست آورد درست بود ، آن چیز که پیدا کردن ِ آنرا آهنگ کرده بود آورد \_ وگفت :

« پس ازین بیان واجب آیدآنکه علّت حقیقت شدن چیزهائیست که پس اویند از آن چیزها بحق بودن اولیٰ باشد » یعنی هرگاه پیدا شدکه علّت در هر جنس از موجودات از چیزهائی که او در آن جنس علّت آنهاست بهستی و بحقیقت بودن اولی است ، پس روشن شدکه اگر اینجا

١ - متفقند .

اولى لجميع الموجودات على ما تبين فى العلم الطبيعى فان تلك العلة هى اولى بالحق وبالوجود من جميع الموجودات وذلك ان الوجود والحق انما استفادته جميع الموجودات من هذه العلة فهو الموجود بذاته فقط والحق بذاته وجميع الموجودات انما هى موجودات وحق بوجوده وحقه

له الموجودة دائما هي داغا" في الغاية من الحق وذلك انها ليست انما الموجودة دائما هي داغا" في الغاية من الحق وذلك انها ليست انما هي حقيقة" في وقت دون وقت ولا يوجد لها" علة في انها حق لكن هي العلة في ذلك لسائر الاشياء بية ولهذا الذي قلناه يجب ان تكون مبادى الاشياء التي وجودها دائما هي في الغاية من الوجود 10 والحق موجودة داغا وذلك ان هذه الموجودات لما لم تكن في وقت دون وقت بل كانت في جميع الاوقات لم تكن اسبابها عللا لها في وقت دون وقت فتحتاج" في كونها اسبابا الى اسباب اخر وهذا يشير به الى حال مبادى الاجرام السماوية مع الاجرام السماوية وانما اداد ان يعرف بهذا شرف" الحق الذي تنظر فيه هذه الصناعة قال العامة وهي الناظرة في المبادى القصوى

چنانکه در دانش طبیعی پیدا شده است برای همه موجودات علمتی نخستین باشد، همانا آن علمت از همه موجودات سزاوار ترست باینکه حق و هست باشد؛ زیرا که همه موجودات هستی و حق را ازاین علمت گرفته اند، پس تنها اوست که بخود هست، و بخودی خود حق است، و همه موجودات جزاین نیست که بسبب هستی و حق بودن او هستند، و حقاند.

سپس گفت: « و بهمینسبب بضرورت شایسته است که سرآغازچیزهائی که همیشه موجوداند همواره در غایت حق باشد ، \_ زیرا چنین نیست که آنها هنگامی حق باشند و هنگامی نه \_ و علتی برای حق بودنشان یافته نشود ، بلکه اینان علّت حق بودن چیزهای دیگرند » . یعنی : و برای همین که گفتیم واجب است که مبادی چیزهائی که هستی آنها همیشگی است در غایت هستی و حق پیوسته هست باشند .

بیانش اینست که : چون این موجودات چنین نیست که روزگاری باشند و روزگاری نباشند - بلکه همیشه هستند، پسچنین نیست که اسباب آنها هنگامی علت آنها باشند ، وهنگامی نه ، - تا دراسباب بودنشان باسباب دیگر نیازمند شوند ، و این سخن اشاره است بمبادی اجرام آسمانی با اجرام آسمانی، و جز این نیست که میخواهد بدین گفتار شرف حقی را که این صناعت عام در آن مینگرد در حالتی که بمبادی بالاتر نیک نگرنده است بشناساند .

سپسگفت: «پس لازم آیدکه هرچیز حال او در هستی همچون حال او باشد در حق » یعنی آنکه هستی او تمامتر باشد حق بودنش هم تمامتر خواهد بود.

**T.5** 

قال ار سطو

'ومن البين ان للاشيا، ابتدا، وان علل الاشيا، الموجودة (ه) ليست بلا نهاية لا من طريق الاستقامة ولا من طريق النوع - (٥) آت ان تكون انواع العلل اكثر من ان تعد الى غير نهاية وذلك 'انه ولا يمكن من طريق الهيولى ان يكون شي، من شي، الى ما لا نهاية فيكون مثلا اللحم من الارض والارض من الما، والما، من الهوا، والهوا، من النار ويمر ذلك الى غير نهاية فلا يقف عند شي، ولا يمكن ايضا من طريق ما منه ابتدا، الحركة فيكون مثلا (ه) الانسان يتحرك من الهوا، والهوا، والهوا، يتحرك من الشمس والشمس الانسان يتحرك من الهوا، والهوا، يكون لذلك نهاية وعلى هذا المثال (۱) يجرى فيا بسببه يكون الشي، فانه لا يمكن في هذا الطريق ايضا

T. 5. — In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pag. —  $^{2}$  Inc. B [ 1 ] fol.  $_{3}^{r}$ . —  $^{3}$  Ita  $_{3}$ ,  $_{3}$ ,  $_{5}$ \*E ( non  $_{5}$ ,  $_{9}$ ,  $_{\chi}$ )  $_{5}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{2}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{1}$   $_{5}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{2}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{2}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{1}$   $_{5}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{2}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{1}$   $_{1}$   $_{2}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{1}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_$ 

ع ففد استبان أن شيئا أولا وليس علل الاكوان بلا خاية : (in marg. B infer.) > (a)
لا بالمنصر ولا بالصورة فانه لا يمكن أن يكون شيء من شيء بلا خاية كما لا يكون عنصر . (a)
من عنصر بلا خاية مثل ماه من أرض وارض من هواء وهواء من نار ثم لا يتناهي وأيضاً لا (a)
يمكن أن يكون شيء من حيث ابتداء الحركة بلا خاية كمثل ابتداء حركة الانسان من
و الهواء والهواء من الشمس والشمس من الاثير والاثير من الغلبة وأن يكون هذا إلى ما لا
خاية الح وكذلة لا يكون ما يكون ما يكون من الجليد والذي من الجله يكون ما يكون ما يكون أنه يكون ما يكون أنه الميء الذي من الجله يكون ما يكون أنه يكون أنه يكون أنه يكون أنه يكون أنه الميء الذي من أجله يكون ما يكون أنه الميء ا

ا الله  $^3$  د ابتداء حركة  $^3$  د ما  $^3$  د بالمنصر  $^3$  ابتداء حركة  $^4$  No بالمنصر  $^4$  المنصر  $^4$  المنصر  $^4$  المنصر والاثير والاثير والاثير  $^4$  المنص

قوله في السطرالاول من الذيل « اولا » كذا ، ـ والظاهر « اول » .

## ارسطو گفت

روشن است که چیزها را آغازیست، و اینکه علّت چیزهائی که هستند بی کران نیست ، ـ نه از راه استقامت ـ و نه از راه نوع ، یعنی انواع علّتها

بیش از شمارش باشند تا بینهایت زیرا:

از راه ِ مایه ممکن نیست چیزی از چیزی پدید آید تا بینهایت ، پس مثلا گوشت از زمین بوجود آید ، و زمین از آب \_ وآب ازهوا \_ وهوا ازآتش ، و برود بی پایان ، - و بنزد هیچچیز نایستد .

و این امر از راه ِ سر آغاز جنبش هم ممکن نیست، پسمثلا مردم ازهوا بجنبد ؛ و هوا از خورشید ، و خورشید از غلبه ٔ عداویه ؛ و آنرا پایانی نباشد .

و این حکم بهمین گونه می رود در آنچه بسبب او چیز هست می شود، چه درین راه هم ممکن نیست :

پسآشکارشداینکه چیزی نخستین است، وعلتهای هستیها بی پایان نیست، نه بآخشیج، و نه بصورت ، چه ممکن نیست که چیزی از چیزی باشد بی پایان چنانکه عنصری از عنصری پیدا نشود ناجز انجام ، مانند آب از زمین و زمین از هوا از آتش سپس بپایان نرسد . و نیز ممکن نیست که چیزی از آنجاکه آغاز جنبش است بی پایان بود همچون آغاز جنبش مردم از هوا از خورشید و خورشید از سپهر و سپهراز غلبه واین تابی نهایت باشد . و همچنین ممکن نیست که چیزی که از بهر او چیز بوجود می آید بی پایان باشد .

درمتن ظاهراً «اولاً» غلط ودرست «اولهُ» است .

ان يجرى الامر الى ما لا نهاية فيكون مثلا المشى لسبب الصحة والصحة لسبب السعادة والسعادة لسبب شى آخر ْ غيره وبجرى فى ذلك دانما بلا نهاية وكذلك بجرى الامر فيا هو" الشى الذات

القبر

**C.5** 

قوله فى هذا الفصل بين بنفسه وهو انه لا يمكن ان يلفى واحد من الاسباب الاربعة عر فى جنسه الى ما لا نهاية اى لا يوجد للاشياء التى هاهنا سبب مادى ويكون للهادة مادة ويمر ذلك الى غير نهاية "مثل ان يكون اللحم من الارض والارض من الماء والماء من شىء اخر ويمر ذلك الى غير نهاية ولا سبب محرك ايضا كذلك الى اى يكون للاشياء التى هاهنا محرك وللمحرك محرك ويمر ذلك الى غير نهاية مثل ان يكون الماء يتحرك عن الهواء والهواء عن الجرم غير نهاية مثل ان يكون الماء يتحرك عن الهواء والهواء عن الجرم السماوى عن الغلبة العداوية كما يقوله ابن دقليس والغلبة عن شيء اخر ويمر ذلك الى غير نهاية رسانون لا من طريق

5

عكن (at non B,a,d,jk. - ه يكون B,a عكن ; at non B,a,d,jk. - ه d (non B,a) add. [ الامر ] - ه B,a في ذلك داغا الله عناه. (الامر ] - ه B,a في ذلك داغا داغا داغا على ناط. δ,ρ.χ (non β) فيا هو

مثل ان ... غير ضاية .d om. — 2 d om. 18 verba seq. الاربعة ... غير ضاية .(hom.); a om. (hom.) 36 verba seq., a\* supplente 19-36 (inde a ولا سبب محرك ; أولا سبب محرك أي om. (hom.) 65 verba seq. — 3 Cf. n. 2. — 4 B,d الحادة على المحادة العادة العاد

كتولنا أن الصحة سبب المشى والسعادة سبب الصحة وعلة السعادة " شيء آخرٍ وكذلك تتول 1 ايضا في الذي يدل على ماكينونة الشيء 2

السعادة v ind., nos

که چیز تا ناجز انجام ا برود، پس مثلا راه رفتن از تندرستی بوجود آید. و تندرستی از نیک بختی ـ و نیک بختی از چیز دیگر جز آن، واین چراثی در آن برود پیوسته بی پایان :

وهمچنین این دستور درماهوالشیء یعنی در ذات (چیز) هم می آید.

# تفسير

گفتارش دراین فصل خود روشناست، و آن اینست که ممکن نیست که میکن نیست که یکی از اسباب چهارگانه یافته شود ـ که درجنسخود برود تابینهایت، یعنی برای چیز هائی که اینجاهستند یافته نمی شود سببی مادی درحالتی که آن مایه را مایه ای باشد، و این امر برود بی پایان، چنانکه گوشت از زمین بوجود آید ـ وزمین از آب ـ و آب از چیز دیگر، واین رشته برود تابینهایت.

و نیز چنین سبب جنباننده ای هم یافته نمی شود، یعنی برای چیزهائی که اینجاهستند جنباننده ای باشد. و برای جنباننده جنباننده ای د واین (تسلسل) برود تابینهایت . بدینگونه که آب ازهوا بجنبد ـ وهوا از جرم آسمانی ـ و جرم آسمانی از غلبه عداوییه، ـ چنانکه ابن دقلیس گوید، و غلبه از چیز دیگر، ـ و این بر و د تابی پایان.
و امیا گفته و « نه از راه

۱- بى پايان

مانند سغن ماکه تندرستی سبب راه رفنناست ونیک بختی سبب تندرستی،وعلت نیک بختی چیزی دیگراست ، وهمچنین گوئیم دربارهٔ آنکه برکینونت چیزدلالتکند .

الاستقامة ولا من طريق النوع أنه يه بالاستقامة ان تكون العلل موجودة معاً كانها على خط مستقيم ويريد بطريق النوع ان تكون العلل واحدا بعد آخر لا معاً على سبيل الاشياء المنسوبة الى النوع الواحد اعنى ان يوجد منها واحد بعد اخر وجلة بعد جلة على ان الواحد اذا وجد فسد المتقدم ويحتمل ان يريد بالاستقامة ما كان منها من نوع واحد مثل كون الانسان عن انسان وبطريق النوع ما كان منها من انواع مختلفة داخلة تحت جنس واحد مثل ان تكون الناد من الهوا، والهوا، من الما، والما، من الارض فان هذه كلها هي علل متفقة بالجنس وهو كونها مادية ومختلفة بالصورة

**T**.6

قال ارسطاطالبس

10

وذلك ان الاشياء المتوسطة وهى الاشياء التى فيها متقدم (ه) ومتاخر يجب ضرورة ان يكون المتقدم هو العلة لما بعده فانا اذا (ه) اسئلنا اى علة الثلثة قلنا الاول وذلك ان الاخير ليس هو علتها من قبل انه ليس علة ولا لواحد منها وكذلك ايضا المتوسط ليس هو

لا معا...بعد اخر ... d (non B,a,j) om. 16 verba præc لا معا...بعد اخر

T. 6. — ¹ In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pag. — ¹ Ita  $\beta^*, \beta^*A^b$  ( non  $\beta, \chi, \beta^*E, \beta$ ) | light  $\beta^* = \beta^*, \beta^*A^b$  ( non  $\beta, \chi, \beta^*E, \beta$ ) | light  $\beta^* = \beta^*, \beta^*A^b$  ( non  $\beta, \chi, \beta^*E, \beta$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (a) | light  $\beta^* = \beta^*$  (b) | light  $\beta^* = \beta^*$  (c) | light  $\beta^* = \beta^*$  (b) | light  $\beta^* = \beta^*$  (c) | light  $\beta^* = \beta^*$  (c) | light  $\beta^* = \beta^*$  (d) | light  $\beta^* = \beta^*$  (e) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta^*$ ) | light  $\beta^* = \beta^*$  (light  $\beta^* = \beta$ 

ا فان في الاشياء التي هي أوساط ولها أول وأخر : (in marg. B dext., infer. et sin.)

<sup>2</sup> باضطرار¹ بكون الاول علة لاوساط² لانا أن أردنا أن نقول ما العلة من هذه الثلثة الاشباء (٩)

ر للارساط nos) لارساط lta v لارساط nos) - باضطرار

استقامت ونه از راه نوع ».

مقصودش از استقامت اینست که علّتها باهم هست باشندکه گویا خطی راست هستند.

و مقصودش از راه نوع اینست که علتها با هم نباشند بلکه یکی پساز دیگری ـ باشد برروش چیزهائی که بیک نوع منسوب اند، مقصو دم اینست که یکی پس از دیگری هست شوند، ـ و دسته ای پس از دسته ٔ دیگر، چنان که هرگاه سپسین یافته شد پیشین تباه شود.

و شاید مراد از استقامت علّتهائی باشندکه ازیک نوع اند، مانند پیدایش مردم از مردمی .

و مراد از بطریق نوع آن علّتها باشندکه انواع گوناگوناند که بزیریک جنس در آیند، مانند اینکه آتش ازهوا پیدا شود ـ و هوا از آب ـ و آب از زمین، چه اینها همه علتهائی هستندکه درجنس باهم سازوارند و آن اینست که مادّی اند و بصورت مختلف .

# ارسطو گفت

بیان سخن اینست که چیزهای میانگین و آن چیزهائی هستند که پیشین و سپسینی دارند. و از روی نیاز واجب است که آنکه پیشین است علیّت آنها باشد که پس اویند .

چه اگرازما بپرسند که کدام یک علّت این سه تاست؟ گوئیم نخستین، چه پسین علّت آنها نیست، برای اینکه اوعلّت نیست. وعلّت هیچیک از آنها نیست، وهمچنین نیز میانگین هم عالّت آنها نیست.

۱-یعنی همه جسماند.

پین همانا درچیزهانی که میانگیناند و آنها و انخستین وپسینی است بناچارنخستین علت میانجیها باشد ، زیراکه اگر بخواهیم بگوئیم که ازاین سه چیزعلت کدام است .

(b) علتها من قبل انه انما هو علة لواحد فقط ولا فرق بين ان يكون متوسط واحد وبين ان تكون المتوسطات اكثر من واحد وبين ان (c) تكون متناهية وبين ان تكون غير متناهية واجزا الاشيا غير المتناهية التي تحتوى على هذه الجهة وبالجملة اجزا غير المتناهى (d) كلها متوسطة على مثال واحد الى هذا الوقت فيجب ان لم يكن 5 شي من الاشيا ولا الا يكون بالجملة "علة اصلا

# القسر

**C.6** 

لا ذكر انه ليس يمكن ان توجد علل غير متناهية لا في الاسباب الفاعلة ولا في المحركة ولا في المادة ولا في الغاية ولا في اللاسباب المحركة ولا في المادة ولا في الاسباب المحركة ألى على طريق الصودة اخذ يبرهن على ذلك في الاسباب المحركة أنار وذلك ان الاشياء المتوسطة وهي الاشياء التي فيها متقدم ومتاخر يجب ضرورة ان يكون المتقدم هو العلة لما بعده بيتة والدليل

تقول الاول ولا تقول الا... لان الغاية ليست بعلة شيء من الاشياء ولا الاوسط بعلة 1 (a) للطرفين بل للواحد ولا خلاف في ان تكون العلة الاولى واحدة او كثيرة ولا في ان (e) تكون ذات خاية او لا خاية لها فان جميع اجزاء ما لا خاية له جذا النوع وبالجملة جميع (f) اجزاء لا خاية هي الان الاوساط على السواء فانه ان كان ليس شيء اول فلا علة البتة ولا واحدة

الاخير v ind. بالاخير (vel الخاية ليست بعلة عني v vid بالاخير (vel الاخير (vel بالاخير) الاخير (non بالاخير) بالاخير (non بهذا النوء (non خسف (non بهذا النوء (non الاحسن (non الاحسن) الاحسان (non الاحسن) (no

زیرا که او تنها علّت یکی است، و فرقی نیست میان اینکه میانگین یکی باشد و اینکه میانگین یکی باشد و اینکه میانگینها بیشازیکی باشند، و نه میان اینکه متناهی باشند و باره های چیزهای بی پایان که بدین سو می روند و بالجمله پاره های نامتناهی همگی بریک مثال تااین هنگام میانگین اند؛ پس و اجب آید که اگر چیزی أز اشیاء اوّل نباشد از اصل درگروه علیّتی نبود .

#### تفسير

چون یاد کرد اینکه ممکن نیست علّتهای بیپایان یافته شوند نه در سببهائی که فاعل اند، و نه در آنها که جنباننده اند، و نه درمایه ، و نه درغایت، ونه در آنکه بطریق صورت است؛ آغاز کرد که برهان بیاورد بر این (که یاد کرده بود) در اسباب جنباننده، پسگفت:

« چه همانا چیزهای میانگین و آنها چیزهائی هستند که در آنها پیشین وسپسینی است . ـ از روی نیاز واجب است که آنکه پیشین است علت آنها باشد که پس ِ اویند » یعنی و دلیل

گوئیم نخستین، ونگوئیم پسین مگر...زیراکه غایت علت هیچ چیز از چیز ها نیست و نه سیانجی ملت دو کناره است، \_ بلکه (علت). یکی است، و تفاوت نمی کند در اینکه علت نخستین یکی باشد یا بسیار، و نه در اینکه دارای پایان باشد یا آن را پایانی نباشد، \_ چه همه پاره های چیزی که پایان ندارد این نوع است، و بالجمله همه پارهائی که بی پایان اند آنها اکنون میانجیه اهستند یکسان، پس همانا اگر چیزی نخستین نباشد پس البته علتی نیست و هیچ علتی نیست .

على أن الاسباب المحركة بعضها لبعض متناهية أن هذه الاسباب توجد فيها ثلثة اجناس متقدم ووسط ومتاخر فالاول هو العلة لجميعها اذكان يحرك نفسه ويحرك المتوسط بلا توسط ويحرك الاخير بالمتوسط والوسط هو علة للاخير والاخير ليس علة لشي. وهذا هو ٥ ة الذي دل عليه بقوله فانا اذا سئلنا اي علة الثلثة قلنا الأول وذاك ان الآخير ليس هو علتها من قبل انه ليس هو' علة لواحد منها يَيَّد واذا كان اقل ما يتصور هذا المعنى في ثلثة وكان واجبا ان يكون للجملة علة واحدة والاكان فيها ما ليس له علة فانا اذا سئلنا اى من هذه الثلثة هو علة الجملة لم نقدر أن نقول أنه الآخير منها الانه 10 ليس بعلة لواحد منها ولا قدرنا ايضًا "ان نقول انه المتوسط لان المتوسط انما هو علة للاخير منها فقط لا للجملة فواجب ان كان واجبا ان يكون لجميعها علة في التحرك" ان يكون الاول هو" علة جميعها علة نفسه وعلة الاثنين الباقيين اعنى ان يكون الاول يحرك ذاته "ويحرك الباقيين المتوسط بنفسه والاخير بالمتوسط وسوا· c 15 في البرهان كان الاول المحرك فيه هو المتحرك نفسه على ما يذهب اليه افلاطون او كان هذا الاول مولفا من متحرك ومحرك لا يتحرك على ما يذهب اليه ارسطو

a,j [هم] - 4 B,d توسط a [مرسط]; jk ind. - 5 a,k [مرسط]: B vid. المتوسط  $-(B^* add.$  - -(a) -(

دراین سببها سه جنس پیدا می شود: پیشین ـ و میانگین ـ وسپسین، پس نخستین علت همهٔ آنهاست ، زیرا که خود را میجنباند\_ و میانگین را\_ بی میانجی می جنباند، و سپسین را بسبب میانگین، و میانگین علتت سپسین است، و سیسین علّت چیزی نیست . و اینست آنکه بدان رهنمونی کرد بگفتهٔ خود « پس همانا هر گاه از ما پرسیده شودکه کدام یکث علّت این سه تاست ؟ گوئیم آنکه نخستیناست، زیرا که سپسین علّتآنها نیست،زیرا کهاوعلّت هیچیک نیست» مقصودش اینستکه:وهرگاهکمترین چیزی که این معنی در آن تصوّر می شود سه تاست ، و واجب بود که جمله را یک علّت باشد ـ وگرنه در آنجمله چیزی باشدکه او را علمتی نبود، چه اگر از ما بپرسندکه کدام یکث از این سه تا علَّت جمله است؛نخواهیم توانست بگوئیم که آن علَّت سپسینآنهاست، زیرا كه اوعلّت هيچيك آنها نيست. ونيزنخواهيم توانست بگوڻيم كه علّت ميانگين است، زیرا که میانگین جز این نیست که تنها علّت سیسین آنها است ـ نه علّت جمله، پس واجباست که اگر لازم باشد که همه ٔ آن جمله را علّت جنبشی بود نخستین علّت همه باشد ، ـ علّت خود ـ وعلّت دوتای مانده ، مقصو دم اینست که (علّت)نخستین خود را میجنباند ودو تای ماندهرا،میانگینرا خود،. وسپسینرا بواسطه ميانگين .

ودراین برهان یکسان است که نخستین که جنباننده آنست خود جنبده باشد ـ چنانکه مذهب افلاطون است، یا این نخستین فراهم آمده باشد از جنبنده ای وجنباننده ای که بنجنبد ـ چنانکه مذهب ارسطو است.

۱۔ یعنی کمترین عددی.

له تربيل ولا فرق بين ان يكون متوسط واحد وبين ان تكون المتوسطات اكثر من واحد وبين ان تكون متناهية وبين ان تكون غير متناهية بيد ولا فرق في المتوسط بين ان يكون واحدا او كثيرا وان كان كثيرا فلا فرق ايضا بين ان يكون متناهيا او غير متناه فانه بما هو متوسط يلزم ان يكون علة للاخير ولا للجملة الا انه متى فرضنا المتوسطات لا نهاية لها لم يكن للجملة باسرها علة عركة لان المتوسطات الما تحرك الاخير فتكون الجملة كلها تتخرك من غير محرك لجميعها وقد تبين في العلوم الطبيعية ان الغير متناهية وبالجملة اجزاء غير المتناهي هي كلها متوسط الشياء الغير متناهية وبالجملة اجزاء غير المتناهي هي كلها متوسط المتوسط المتوسط

بين ان  $B^*$  (cf.  $R^*$ ) متوسط  $B^*$  ( $B^*$  ( $B^*$  ) المتوسط  $B^*$  ( $B^*$  ) متوسط واحدا او كثيرا  $B^*$  ( $B^*$  ) متوسط واحدا او كثيرا  $B^*$  ( $B^*$  ) متوسط  $B^*$  ( $B^*$  ) المجملة  $B^*$  ( $B^*$  ) ( $B^*$  ) المجملة  $B^*$  ( $B^*$  ) ( $B^*$  )

سپس گفت « و فرقی نیست میان اینکه میانگین یکی باشد یا میانگینها بیش ازیکی باشند، و نه میان اینکه بیایان رسند ـ یابی یایان باشند » یعنی درمیانگین فرقىنىست مياناينكه يكي باشد يابسيار، واكر بسيار باشد نيز فرقى نيست ميان اينكه بپایان رسد یا بی یایان باشد ، چه او از آنرو که میانگین است لازم آیدکه عالت سپسین باشد ، نه علت جمله ، جزاینکه هنگامی که میانگینها را بی پایان فرض کنیم جمله زا سراسر علت جنبانندهای نباشد، زیرا که میانگینها تنها سیسین را مى جنبانند، پس جمله همه عمله خواهد جنبيد \_ در حالتي كه همه آنرا جنبانندهاي نباشد ، و در دانشهای طبیعی پیدا شده است که هر جنیدهای را جنیانندهایست، و اینست آنکه رهنمونی کرد بدان بگفتهٔ خود « و پارههای چیزهای بیپایان 🗕 و بالجمله پارههای نامتناهی آنها همگی میانگین!ند» یعنی و پارههای چیزهای نامتناهی مقصودم آنهاست که با هم جنبنده فرض شده بودند ، آنها همگی میانگین اند \_ بریک مثال تااین هنگام. سپسگفت: «پسواجب آید که اگرچیزی از چیزها اوّل نباشد اصلا در گروه علّتی نباشد».

و این ( سخن ) درجنبنده هاثی که برخی برخی را جنباننده اند و دارای وضع اند مقصو دم آنهاست که با هم موجو د می باشند آشکارست، زیرا که اینها ممتنع است بی پایان باشند ـ نه بذات ـ و نه بعرض.

و امناً هرگاه این (فرض) درجملهای آورده شود که ذات وضع نباشد پس این بذات ممتنع است ، زیرا که جمله را اصلا ٔ جنبانندهای نباشد، وآن بعرض نیز واجب است ـ هرگاه فرض شود که جنباننده نخستین آن (جمله) خود ازاصل ناجنبنده باشد،

لانه يجب ان يكون ازليا وان يحرك الى غير نهاية شيئا بعد شيء وهذا كله قد تبين في الثامنة من السماع وما يذكر من هذا و هاهنا اغا هو على جهة التذكير والنظر العام للاسباب كلها بما هي اسباب هو ق هذا العلم ولذلك امكن ان يستعمل في الاسباب و هاهنا نظر عام و وان كان ما تبين من ذلك جزئيا في العلم الطبيعي فهو يخرجها اعم مما فهو وان استعمل هاهنا براهين العلم الطبيعي فهو يخرجها اعم مما هي عليه وذلك انه كلما كان البرهان اشد عموما فهو اخص بهذا العلم ولذلك يتحرى ارسطو من البراهين في هذا العلم ما هو اشد عموما واليق بنرض هذا العلم فيخرج تن تلك البراهين الطبيعية هاهنا واليق بنرض هذا العلم الطبيعي فهذا هو العلة في تذكيره والين البراهين واعادته اياها في هذا العلم مثل ما فعل في مقالة اللام بتلك البراهين واعادته اياها في هذا العلم مثل ما فعل في مقالة اللام

م، قال ارسطو

**T.7** 

وايضا فانه لا يمكن ان يكون ما له ابتداء من اعلاه يمر الى (ه) السفل بغير نهاية فيكون مثلا من النار ماء ومن الماء ارض السفل بغير نهاية فيكون مثلاً من النار الله ومن الماء ارض

 $<sup>^{23}</sup>$   $B,a,a^{\star},k$  هو d [ اغام d ] -  $^{24}$   $B,a^{\star}$  اغام d [ اغم d ] -  $^{25}$  Nos,a,(d,jk) فيخرج B

T. 7. — ¹ In marg. B babetur versio altera v, quam vide in ima pag. — ²  $B,(a,d,jk,\beta)$  مواء و من الهواء  $B^2$  addit اله الله الله علية  $B^3$  (cf.  $B^3$ ). — ¹  $B^2$ ,A,J,  $B^3$  omit. — ³  $B^3$ ,A,J,  $B^3$  الارض  $B^3$ : الله  $B^3$ ,  $B^3$ ,

<sup>1</sup> الا انا نقول انه لا يمكن ان يكون : (in marg. B dext., super., sin. ct infer.) v (in marg. B dext., super., sin. ct infer.) c

مثل v... ، nos مثل

زيرا واجب بودكه ازليّ باشد ــ وتا بينهايت چيزيرا سپس چيزي بجنباند،وهمه ً این،مطلب در (گفتار) هشتم سماع (طبیعی)روشن شد، و آنچهاز آن اینجا یاد می شود جزاین نیست که برای یادآوری است ، ونظری که همهٔ سببهارا بآن روکه سببند فراگیرنده باشد آن نظر دراین دانشاست ، و بهمین جهت رواست که اینجا در سببها نگرشی بکار رودکه عام باشد. گرچه آنچه ازاین مطلب در دانش طبیعی پیدا شده است جزئی بود ، پس او ( ارسطو ) گر چه دراینجا برهانهای دانش طبیعی را بکار برده ، او آنها را از آنکه بو دند عامتر بیرون می آورد، و این کار برای آنست که هرچند بر هان فراگرفتنش استوار تر باشد اختصاصش باین دانش بیشتراست، وبرای همین است که ارسطو درین دانش از برهانها آنرا می آورد که عام " بو دنش استو ار تر ـ وبرای هدف این دانش شایسته تر است ، پس آن بر هانهای طبیعی را دراینجا می آورد آوردنی که از آوردن آنها در دانش طبیعی فرا گیرنده تر است. پس اینست علّت. یادآوری او آن برهانها را و دوباره اوردنش آنها را دراین دانش، چنانکه درگفتار لامکرد.

## ار سطو گفت

و نیز همانا ممکن نیست چیزی که از بالا آغاز دارد بینهایت پائین, رود ، پس مثلا از آتش آب پیدا شود؛ و از آب زمین.

جزاینکه ماگوئیم ممکن نیست که چیزی باشد که آنرا از اول آغازی باشد ـ که پسآن برود تا آنجاکه پایان ندارد، همچون پیدایش هوا از آتش ـ و آتش از آب ـ و آب از.

-d (cf. n. 3) [هوا، ومن الهوا، ارض  $Y-^7$  Ita ctiam Y عدث  $Y-^7$  Ita ctiam Y عدث  $Y-^8$   $Y-^8$ 

 <sup>(</sup>b) الهواء والارض من الماء وعلى هذا المثال يكون جنس اخر الى ما لا خاية لان الشيء من الشيء 1 يكون على نحوين لاكما هذا يقال بعد هذا مثل ما يقال الضباب من البخار ولاكن كما يقال
 (c) الرجل من الصبى او الهواء من النار بالاستحالة فاما ما يقال الرجل يصير من الصبى كما يصير
 (b) الكامل من الذي سيصير كاملا والكائن من الذي سيكون فانه عثل الكون ابدا بين الرجود
 (e) وبين لا وجود كذلك التكون بين الهوية وبين الذي ليس جوية كالمتملم الذي سيصير عالما 5
 (i) فاما قولنا أن الشيء يكون من الشيء مثل ما يكون الماء من الهواء فأن ذلك يكون عند

<sup>2</sup> Nos يصير : v ind. - 3 Ita v vid. مثل المتكون nos المتكون (nos المتكون)

س ٢من الذيل قوله «هذا يقال» غلطوالظاهر «يقالهذا»

و همچنین نو پدیدآید جنسی از جنس دیگر پیوسته بیپایان، زیرا چیز از چیز دیگر بدوجهت پیدا میشود (ولی) نه از آن راه که گویند اینچیز پس آن چیز بود، چنانکه گفته شود همانا میغ از بخار است، لیکن چنانکه کسیگوید از کودك مردی پیدا شد.

و دوم اینکه آب هوا شود.

اماً گفته ماکه از کودك مردی پیداشود جز این نیست که اینرا می خواهیم که از چیزی که نزدیک هست شدن است چیزی پدید می آید که هست ـ و پرداخته است ، یا از چیزی که نزدیک است تمام شود چیزی که تمام و پرداخته است، یا از چیزی که نزدیک است تمام شود چیزی که تمام و پرداخته است زیرا همچنانکه شدن امیان هستی و نیستی است همچنین چیزی که در حال شدن است پیوسته متوسیط است میان چیزی که هست ـ و چیزی که نیست، پس همانا دانش آموز دانشمند شونده است، و بهمین معنی می رسدگفته ماکه از دانش آموز دانشمندی پیدا خواهد شد.

و امّا گفتهٔ ماکه از هوا آب بیدا میشود .

١ ـ تكون.

هوا وزمین از آب وبرین داستان جنس دیگری پدید آید تا آنجاکه پایان ندارد ، زیراکه بدوگونه چیزازچیزهست می شود. نه چنانکه گفته می شود که این پس از این است، مانند اینکه گفته می شود میخ از بخارست و لیکن چنانکه گفته می شود که مرد از کودك است یا هوا با استحاله از آتش است وامااینکه گفته می شود که مرد از کودك (مرد) می گردد همچنانکه کامل کامل می شود از آنکه بزودی کامل خواهد شد و کائن از آنکه کائن خواهد شد چه آن بمانند شدن همیشه میان هستی وناهستی و همچنین متکون میان هویت ومیان آنست که هویت نیست مانند دانش آموزی که در آیندهٔ نزدیک دانشمند می شود و اما سخن ماکه چیز از چیز پدید می آید چنانکه آب از هوا بوجود می آید پس همانا این بوجود می آید هنانای بوجود می آید

وذلك " بان يفسد الاخريمني الهوا، ولذلك لا ترجع الاشيا، التي (ع) تلك حالها بعضها الى بعض ولا يكون من الرجل صبي وذلك انه ليس يكون من الكائن " ما سيكون لا كن انما يكون بعد الكائن " الشي الذي يقال " انه سيكون فعلى هذا المثال يكون النهاد من الشي الذي يقال " انه سيكون فعلى هذا المثال يكون النهاد فاما سائر الاشيا، فيرجع بعضها الى بعض وعلى هاتين الجهة ين جميعا لا (ع) يمكن ان تمر الاشيا، الى غير نهاية وذلك ان الاشيا، التي فيا بين (١) شيئين يجب ضرورة " ان يكون لها نهاية واما هذه الاشيا، فترجع سعضها الى بعض وذلك ان فساد احدها هو كون صاحبه ومع ذلك (الله الله الله الله الله الله كان (١) النها لا يمكن ان يكون الاول وهو اذلى "يفسد وذلك انه لما كان (١) التكون من جهة اعلاه ليس يمر الى غير نهاية فيجب " ان يكون الاول الذي لما " ان فسد حدث شي، اخر ليس " بإذلى

<sup>26</sup> B,a,d (β) وذلك B',d,(β) و فذلك (β), فذلك (β) وذلك B',jk,L وذلك B',jk,L وذلك (β). وذلك (β) و الكان (β,a,d الكان (β),jk,L و الكان (β),d,d\* و الكان (β) ال

ا فداد احدهما ولذلك لا تنمكس الاشياء التي \*\*\* في المثال الاول بعضها على بعض فلا يكون (٥) صبى من رجل لانه لا يكون الكائن من الكون بل انما يكون بعد الكون وكذلك \*\*\* ان النهار يكون من الصبح لانه بعده ولذلك لا يقال ان الصبح من النهار فاما احد الوجهين فينمكس ولا يمكن ان ينمكس \*\*\* الوجهين ويذهبان الى لا نجاية لان ذوات الاوساط (١٠٠) كلا غايات باضطرار واما الاشياء التي ينمكس \*\*\* على بعض فان فساد احدهما كون للاخر ومع منا عذا تقول انه لا يمكن ان ينسد الاول لانه اذا كان الكون من جهة ابتدائه دون (١٠٨) خاية فباضطرار الا يكون اذليا الشيء الذي فسد اولا وصار منه شيء اخرئا

ق بنفكس و 9 يقال 8 Nos عنفكس , v ind. -7 v... , nos عنفكس و 9 v... , nos عنفكس به 9 v... , nos كلا الم 10 Ita videtur v (mutil.) الم 11 v mutil. , nos بعضها الم 10 Ita videtur v (mutil.) و يذهبان ( $^{10}$  Nos.  $^{10}$  Nos.  $^{10}$  الم  $^{10}$  V v ind.  $^{10}$  C v v ind.  $^{10}$  C v ind.

و آن بدینگونه است که دیگری یعنی هوا تباه شود، و برای همین است که آن چیزهاکه حالشاناین بود برخی ببرخی بازگشت نمی کنند. و مردکودك نمی شود؛ زیرا از چیزی که هست شده بیدا نمی شود چیزی که در آینده نزدیک موجود خواهد شد، لیکن جز این نیست که سپس پیدا شده چیزی پیدا می شود که بآن گفته می شود نزدیک است پدید آید، پس بنابر این داستان چاشت از بامداد پیدا می شود می شود در زیرا که پس از بامداد است ، و برای همین است که گفته نمی شود همانا بامداد از چاشت پدید می آید.

اماً چیزهای دیگر پس برخی ببرخی بازگشت می کنند. و برین هردو جهت ممکن نیست که چیزها بروند ناجزانجام ازیرا چیزهائی که میان دوچیزاند از روی نیاز واجب است که بپایان رسند، و اما این چیزها پس برخی ببرخی بازگشت می کنند، و این از آنست که تباهی یکیاز آن دو همان هستی یاراوست، و با وجود این نیز ممکن نیست که علت نخستین در حالتی که ازلی است تباه شود ، زیرا که چون پیدایش از سوی بالای او بیپایان نیست، پس واجب باشد که آن علت نخستین که چون تباه شود چیز دیگر ازو پدید آید ازلی نباشد.

۱ - بی پایان.

که یکی آنها تباه شود، برای همیناست که چیزهائی که درمثال نخستین گفته شد برخی ببرخی برنمی گردند. پس کودك ازمرد پدید نمی آید (یعنی مرد گودك نمی شود) زیرا که کائن یعنی شده از شدن بوجود نمی آید بلکه جزاین نیست که کائن پس از کون هست می شود، وهمچنین گفته می شود که روز از بامداد پیدامی شود. و زیرا که پس آنست وازینرو گفته نمی شود که بامداد از روز هست می شود، امایکی از دووجه برمی گردد، و ممکن نیست که هردووجه منمکس شود. و تا بی پایان برود، زیرا که میانجها بناچار غایتها ئی دارند، و اما چیزهائی که برخی ببرخی برمی گردند پس همانا تباهی یکیشان شدن دیگری است. و باوجود این گوئیم ممکن نیست که (علت) نخستین تباه شود زیرا که هرگاه کون از جهت آغاز بی پایان باشد پس بناچار چیزی که نخست تباه شده و از آن چیزدیگر پیدا شده از لی نباشد.

انه لما فرع من البرهان على تناهى الاسباب المحركة المتحركة يريد ايضا أن ياتي بالبرهان العام على تناهى الاسباب المادية التي هي مختلفة بالنوع ولما كان المعلوم من امر° الاسباب المحركة ان لها اخيرا وانما المطلوب منها قهل لها التداء من اعلاها وكان الأمر في الاسباب 5 المادية بخلاف هذا اعنى ان لها مبدا من اعلاها وانما المطلوب هل لها منتهی اخیر ام لیس لها منتهی اخیر آل وایضا فانه لا یمکن ان یکون ما له التداء من اعلاه عر إلى اسفل نغير نهاية فكون مثلا من النار ما ومن الما ارض وكذلك يحدث جنس عن جنس دامًا بلا نهاية مِيَّد وايضًا فان الكون لما كان ظاهرا من امره انه من جهة اعلاه 10 يكون متناهيا فلس يمكن ان يكون للشي الذي تم كونه وفرغ مبدأ هبولاني ولذلك المبدأ مبدأ اخر هبولاني مخالف له وعر الامر الى غير نهاية حتى لا يوجد له اخير مثل ان تكون النار متكونًا لا يتكون منه شيء غيره وتكون.تكونت هي من الهوا. والهوا. من الماء والماء من الارض ويمر الامر هكذا في اجسام تخالف بعضها 15 بعضا بالصورة الى غير نهاية

ولما وضع هذا المعنى شرع فى البرهان عليه نتر وذلك ان الشى٠
 يكون من الشى٠ على جهتين لا على طريق ما يقال ان الشى٠ كان

 $C. 7. - {}^{1}B,d,k$  البرهان : a [ النسير ]  $-{}^{2}B$  , a,d [ امر ]  $-{}^{3}Ita$  B : البرهان , a b , a,d,k : المادية  $-{}^{4}B',a,d,k$  : المادية  $-{}^{6}Nos$  :  $-{}^{6}No$ 

### تفسير

چونازبر هان تناهی سببهای جنباننده ٔ جنبنده بپر داخت نیز میخواهدبرهانی عام بیاورد بربپایان رسیدن سببهای مادی که بنوع مختلفند .

و چون از حال سببهای جنباننده اینکه آنها را سپسینی است معلوم بود ـ و تنها خواسته این بود که آیا از سوی بالا آغاز دارند یا نه، و در سببهای مادّی کار وارونه این بود ـ یعنی آنها ازسوی بالا آغاز داشتند و یگانه مقصود این بود که آیا پایان پسین ندارند،گفت:

« و نیز همانا ممکن نیست چیزی که از بالا آغاز دارد بی نهایت پائین برود ، پس مثلا : از آتش آب پیدا شود ، و از آب زمین ؛ وهمچنین نو پدید آید جنسی از جنس دیگر ـ پیوسته بی پایان . » یعنی و نیز همانا چون از امر کون پیدا است که از سوی بالا متناهی می باشد ـ پس ممکن نیست چیزیرا که کون آن تمام و پرداخته شده مبدئی هیولانی باشد ، وآن مبدء رامبده هیولانی جداگانهٔ دیگر ، وهمچنین این روش برود تا بینهایت ـ تا در آن پسینی پیدا نشود ؛ همچنانکه آتش متکون شده باشد از هوا ، وهوا شود و از آن چیز دیگر متکون نشود ، و باشد که آن متکون شده باشد از هوا ، وهوا از آب ، و آب از زمین ؛ و همچنین برود ـ و بگذرد در جسمهائی که برخی با برخی در صورت جدائی دارند تا بینهایت ، و چون این معنی را بیار است بر هان آنرا آغاز کرد ، پس گفت:

« بیان مطلب اینست که چیز ازچیز دیگر بدو جهت پیدا میشود ، ـ ولی نه از آن راه که گویند اینچیز پسآن چیز بود ـ

بعد الشيء بمنزلة ما يقول احدنا الضباب من البخاد لا كن بمنزلة ما يقول احدنا ان الصبي كان منه رجل والثانى ان يكون من الماه هوا والبرهان على ان المواد متناهية ان الشيء يقال انه يتكون من شيء على وجهين احدها كما نقول أن الصبي يكون منه رجل لا كما نقول أن الشيء يكون منه رجل لا كما نقول أن الشيء يكون بعد الشيء كقولنا من البخار "ضباب" اي بعد البخار والثانى ان يكون الشيء من الشيء مثل قولنا ان من الهوا يكون الما

ولما ذكر ان الكون انما هو مما يتكون لا مما كان وفرغ اخذ <sup>4</sup> يحتج لذلك نتار وذلك انه كما ان بين الوجود والعدم التكون كذلك ما هو متكون فهو دالما «بين ما هو موجود وبين ما هو

a [احدنا] : d احدنا a [احدنا] : d احدنا a احدنا a [احدنا] : a احدنا a اختلا a اختلا a اختلا a احدنا a احدنا a احدنا a احدنا a احدان a

چنانکه گفته شود میغ از بخار است، لیکن چنانکه کسی گرید همان از کودك مردی پیدا شد.

و دوّم اینکه آب هوا شود» میگوید: و برهان براینکه مایهها متناهی اند اینست که: گفته میآید که چیز ازچیز بدوگونه متکوّن می شود:

یکی اینکه چنانکه گوثیم از کودك مردی پیدا خواهد شد ، . نه چنانکه گوئیم همانا چیز سپس چیز کائن شود مانند گفته ما که از بخار میغ پدید آید یعنی پس بخار.

و دوّم اینکه چیز ازچیز پیدا شود مانندگفته ما که از هوا آب پدید آید. سپس آغاز کردکه روشن کند اینگونه شدن را، پسگفت:

«امآ گفته ما که از کودک مردی پیدا شود جز این نیست که این را میخواهیم که از چیزی که نزدیک است هست شود، چیزی پیدا شود که هست و پرداخته است ؛ واز چیزی که نزدیک است تمام شود ـ چیزی که تمام و پرداخته است ». مرادش اینست که اما سخن ما که از کودک مردی کائن می شود یگانه خواسته ما از آن اینست که از چیز کمبودی که بزودی کامل خواهد شد چیز کامل پیدا می شود، و بهمین رهنمونی کرد بگفته خود که «از چیزی که نزدیک است پیدا شود چیزی که کائن و پرداخته شده است ».

و چون یاد کرد که کون همیشه از چیزی است که متکوّن میشود نه از چیزیکه کائن و پرداخته شده، برای آن آغاز کرد دلیل بیاورد. پسگفت: « زیرا همچنانکه شدن میان هستی و نیستی است، همچنین چیزی که درحال شدن است پیوسته متوسط است میان چیزی که هست و چیزی که

معدوم بيد وانما كان الكون من الذي يتكون اى الذي في طريق الكون لان الموجود الذي بالفعل وهو الذي فرغ وكونه يقابل ولا الحقيقة للعدم والعدم ليس يمكن ان يكون منه كون اى ليس يمكن ان يكون منه كون اى ليس يمكن ان يكون منه كون اى ليس يمكن ان يكون هو المتكون هو المتكون ولا ايضا ما فرغ كونه يمكن ان يكون هو المتكون هو الذي وجوده وسط بين العدم والوجود بالفعل وهو الموجود في طريق والكون وهو المتكون

من ثم اتى بمثال هذا متال فان المتعلم هو كائن عالما والى هذا المدى يذهب في قولنا في كون من المتعلم عالم بيد ومثال ذلك ان العالم هو الذى نقول في انه كان من المتعلم ولا نقول في ان العالم كان من المتعلم ولا نقول ان العالم كان من نفسه ولا من عدم العلم بل من المتوسط بين العلم والجهل الذى هو عدم العلم وهو المتعلم وهو معنى قولنا ان العالم الذى قد صار عالما كان من الذى سيكون عالما اى الذى يصير الى العلم وهو المتعلم

ولما ذكر هذا الضرب من الكون ذكر الضرب الثانى نتال واما 15 قولنا انه يكون من الهواء ماء وذلك على بان يفسد الاخر يعنى الهواء التلك على المواء من شيء آخر بالفعل فانما

 $<sup>-^{19}</sup>$   $B,\tau$  النكون a,d : a,d

نیست ، » یعنی تنها کون از آن چیز پدید آید که متکوّن خواهد شد، یعنی آنکه در راه شدن است، ـ زیرا موجودی که بفعل است و آن آن چیزاست که هستی او پرداخته شده ـ درحقیقت مقابل نیستی بود، و نیستی ممکن نیست که از آن هستی پیدا شود، ـ یعنی ممکن نیست که آن (نیستی) متکوّن شود، و نه نیز چیزی که هستی او پرداخته شده ممکن است که متکوّن شود، پس واجب است که متکوّن چیزی باشد که هستی او میانگین است ـ بین نیستی ـ و هستی بفعل، ـ وآن موجودی است که در راه شدن است و آنست متکوّن . سپس مثال این را آورد پس گفت:

«پس همانا دانش آموز دانا شونده است، و همین معنی است آنچه می خواهیم از سخن خود که از دانش آموز دانشور پیدا می شود » یعنی و داستان این آنست که دانشمند کسی است که در باره و گوثیم که او از دانشجو پیدا شد، و و گوئیم که دانشمند از خود پدید آمد، و نه از نیستی دانش، بلکه از میانگین میان دانش و نادانی که نیستی دانش است و او دانشجو است، و آن معنی گفته ماست که دانشمندی که دانشمند گردید از آنکه نزدیک است که دانشمندی باشد پدید آمد، یعنی آنکه بدانش می گراید و او دانشجو است و چون این بخش شدن را یاد کرد بیاد کردن بخش دوم پرداخت پس گفت:

« و امّا سخن ما که از هوا آب پیدا میشود و آن باینست که آن دیگر یعنی هوا تباه شود» یعنی امّا سخن ما که چیزی پیدا میشود بفعل از چیز دیگر که بفعل است مراد يذهب أنه يكون من الهوا على ما في فانا انما نذهب فيه الى انه يكون من الهوا على من جهة ما يفسد الهوا للا من جهة ما هو لابث ولا من طريق الذى هو في طريق الكون مثل قولنا في كون من المتعلم عالم

5 أو الذلك لا ترجع التي " تلك حالها بعضها الى بعض ولا على يكون من الكائن ما يكون من الرجل صبى وذلك انه ليس يكون من الكائن ما سيكون لاكن الما يكون بعد الكائن الشيء الذي يقال فيه انه بسيكون فعلى هذا المثال يكون النهاد من الغداة لانه بعدها ولذلك لا يقال انه تكون الغداة من النهاد بية والما لم ينعكس الكون في الضرب الاول "من الكون كما انعكس في الضرب الاول "من الكون كما انعكس في الضرب الاول "من الكون كما انعكس في الضرب الأول على من التام وذلك مستحيل

رُ وَالَ وَعَلَى هَاتَيْنَ الْجَهَيْنَ جَمِعًا لَا يُكُنَ ان تَمَرِ الْاَشْيَاءُ الْيُ الْمُ عَلَى اللهِ عَلَى غير نهاية بَرَيَّد وعلى هذين النحوين من الكون لا يمكن ان يمر 15 الكون الى غير نهاية

ثم اتى بالسبب فى ذلك نتال وذلك ان الاشياء التى فيما بين شيئين أ يجب ان يكون لها نهاية واما هذه الاشياء فترجع بعضها الى بعض وذلك ان فساد احدهما هو كون صاحبه به الله وذلك ان النوع من ُ

اینست که ازهوا آب پیدا می شود ، چه یگانه مقصود مااینجا اینست که آب ازهوای تباه شده پیدا می شود ـ از آنرو که تباه می شود ، ـ نه از آنرو که هوا برجا مانده، و نه بطریق آنکه در راه کون است ، ـ مانند سخن ما که از دانشجو دانشوری پیدا می شود ، سپسگفت :

« و برای همین است آنها که حالشان اینست برخیشان ببرخی بازگشت نمی کنند، و مردکودك نمی شود؛ زیرا چنین نیست که از چیزی که هست چیزی بوجود آید که درآینده خواهد بود، لیکن جزاین نیست که آنکه کاثن است سپس آنکه دربارهٔ او گفته می شود که درآینده کاثن خواهد شد بوجود می آید ، پس بنابراین داستان روز از بامداد پیدا می شود، زیرا که سپس آنست، و برای همین گفته نمی شود بامداد از روز پدید می آید » یعنی و جز این نیست که درقسم نخستین کون وارونه نشد آن چنانکه در بخش دو م وارونه شد ، د زیرا اگر مرد کودك شود هراینه چیزی که کاثن خواهد شد بوجود آید از چیزی که کاثن است ، مقصودم اینست که ناقص از تام و کامل بوجود آید و این محال است ؛ سپس گفت:

«و براین هر دوجهت ممکن نیست چیزها تابینهایت بروند» یعنی و برین دوگونه شدن ممکن نیست که شدن برود بی پایان؛ ـ سپس سبب آنرا یاد کر د پس گفت:

« و این (کهگفتیم) برای اینست که چیزهائی که میان دوچیزاند واجب است که آنهارا پایانی باشد، وامیا این چیزها پس برخی ببرخی بازگشت میکنند، زیرا که تباهی یکی از دوتاشان همان شدن یار او است » مرادش اینست: واین (کهگفتیم) برای اینست که آن نوع از

التكون الذى هو التغير من عدم الشى الى وجوده اعنى الذى يتغير من القوة الى الفعل لما كان بين شيئين متناهبين وهو العدم والوجود وجب ضرورة ان يكون ما بينها متناهبا واما النوع الاخر الذى يقول فيه ان الكائن يكون فيه الذى في طريق الفساد فانها ترجع بعضها الى بعض فتستدير ولا تمر على استقامة والمستديرة متناهبة ضرورة مثال ذلك ان يكون من الارض ما ومن الما هوا ومن الهوا نار ثم ينعكس الامر فيكون من النار هوا ومن الهوا نار ثم ينعكس الامر فيكون دورا ولاكن في اشيا متناهبة ومثل هذا يعرض في المركبات من الاسطقسات في اشيا متناهبة ومثل هذا يعرض في المركبات من الاسطقسات اعنى ان التي تتركب من الاسطقسات تتركب منها حينا وتنحل الها حينا

k نمر قال ومع ذلك لا يمكن إن يكون الاول وهو اذلى يفسد بريد وايضا فان جعلنا كون بعضها من بعض على هذه الصفة على استقامة لزم أن يكون مع هذا فاسدا

1 ثم اتا بالسبب في ذلك نتا وذلك انه لما كان التكون من ناحية 15 اعلاه نيس بمر الى غير نهاية فيجب ضرورة ان يكون الاول الذى لما ان فسد حدث شيء اخر ليس هو باذلي بيت وذلك انه لما كنا نجد التكون ليس بمر من اعلاه الى غير نهاية اذ نجده مثلا ينتهى فى الاجسام البسيطة الى النار وجب ضرورة ان يكون لتكون الإسطقسات واحد من آخر مبدا اول لا يتكون من شيء وذلك 20

 $<sup>- \</sup>stackrel{41}{}B^{0},a,d,j$  التغير من  $B^{1}$  om.  $- \stackrel{42}{}Nos$  يقول B s.p. init. : a,jk التغير من a,jk يقول a,jk يقول

شدن که عبارت از دگر گون شدن از نیستی چیزست بهستی او ،مقصو دم آنست که چیزی که از قوّه بفعل دگر گون می شو د چون میان دو چیز متناهی است ، ـ و آن نیستی و هستی است ـ بضرورت واجب باشد که آن که میان آن دو است متناهی بو د.

و امَّا آن نوع دیگر که دربارهٔ آن گوئیم کائن درین قسمآن چیزست که

در راه تباهی است، پسهماناآنها برخی ببرخی بازگشت می کنند، پسمی گردند و راست نمی روند، و چیزی که می گردد بضرورت متناهی است. داستان این آنست که از زمین آب، و از آب هوا و از هوا - آتش پیداشود، - سپس کار برگردد پس از آتش هوا ـ و از هوا آب و از آب زمین پیداشود، پس کون پیوسته بگرددولی در چیزهائی که پایان دارند.

و مانند این در چیزهاثی که از آخشیجها مرکتب شدهاند پیش می آید،

مقصو دم اینست که چیز هائی که از آخشیجها فراهم می آیند هنگامی از آنها ترکیب می شوند، وگاهی همین پاره های مرکتب از هم گسیخته و پر اکنده می شوند. سپسگفت « و با این که گفتیم ممکن نیست که اوّل تعالیٰ که ازلیّ است تباه

« زیرا که چون پیدایش ازسوی بالای او بیپایان نیست پس ازروی نیاز واجب است که آن علیّت نخستین که چون تباه شود چیزی ازو پدید آید ازلیّ نباشد».

مرادش اینست که این که گفتیم برای اینست که چون ماشدن را می یافتیم که ازسوی بالا نمی رود بی پایان، چه می یابیم تکوّن را که مثلا در جسمهای بسیط بآتش که می رسد پایان می یابد، پس بضرورت واجب آید که تکوّن آخشیجها یکی از دیگری را مبدئی نخستین باشد ـ که از چیزی متکوّن نشود .

10

30

انه لو لم یکن هناك مبدا اول لم یکن هنالك انقضا. وذلك ان المبدا انما يفهم لمنقض والمنقضى هو ضرورة مبتدء الان ما لا يبتدى لا ينقضي لاكن هنالك انقضاء فهاهنا اذا مبدا اول وما ليس له مبدا اول و فهو ازلي ضرورة فليكن هذا هو الارض مثلا ة او ما هو اقدم من الارض لكن لما كان كل واحد من هذه ليس يتكون منه شي٠ الا بفساده وجب ضرورة ان يكون هذا ' المبدا الاول اذا تكون منه شي فسد واذا فسد " لم يكن اذليا وقد كنا فرضناه اذليا هذا خلف لا يمكن

**T.8** 

قال ارسطاطالبس

اوايضا فان الشي الذي بسببه تكون الاشياء هو غاية وهذا (٥) هو الشيء الذي ليس وجوده هو بسبب ثال ْغيره لكن وجود سائر الأشيا. بسببه فيجب أن كان شي فله حاله الا يكون الاخير (٥)

غير متناه فان لم يكن شيء من الاشياء هذه حاله لم يكن الشيء (٥)

<sup>- \*\*</sup> Nos,a : اول a,jk om. - (ذي B\* præm. (ذي , d,k ind. - \*\* B,d مَبْدُ ا E : مبتد، 8 a,jk om. - $^{47}$  B,d,(k) هذا هو a [ هذا هو a [ هذا هو a ] هذا هو a : هذا هو a : هذا هو a : هذا منا : a أن ناذا .

T. 8. — 1 In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pag. —

<sup>2</sup> B\*,B بيب ; d,L بيب ; B¹,(a) بيب ; j ind. — 3 B,a,j,L تال : d,B om. —

<sup>-</sup> شي...الاخير ( β,a,k,L\* نالا : d,L الاخير ( non β,ρ,y nec β\*,ρ\*,y\*) كان هاهنا - كان الاخير

<sup>1</sup> وايضًا نقول ان الذي بسببه يكون شيء اخر هو : ( in marg. B dext. et super ) ( ا

الغاية والنام وهو الذي لا يكون \* \* سببه الله بعد اخر بل تكون الاشياء الاخر بسببه فان (٥)

<sup>8</sup> كانت الناية مثل هذا فليس لا فناية وان لم يكن شيء ذا فناية فليس شيء يكون بسببه شي. (c)

<sup>5</sup> Ila vv

بیانش اینست که اگر آنجا آغاز نخستینی نباشد بپایان رسیدنی نخواهد بود، و زیرا که آغاز از چیزی فهمیده می شود که سپری شونده باشد، و آنکه نابود شونده است بضرورت آغاز دارد، زیرا چیزی که دارای آغاز نباشد تمامی ندارد، لیکن آنجا سپری شدن است، پس اکنون که چنین است اینجا مبدء نخستین است، پس و چیزی که مبدء نخستین ندارد او از روی هر آینگی از لی آست، پس (فرض می کنیم) این (سر آغاز) مثلا زمین باشد و یا چیزی که دیربنه تر از زمین است، لیکن چون هیچیک از اینها نیست که از او چیزی پیداشود مگر بتباهی او بضر ورت و اجب شود که این آغاز نخستین هرگاه از او چیزی متکون شود تباه شود، و هرگاه تباه شود، و هرگاه تباه شود، این خلاف فرض و غیرممکن است.

### ار سطوگفت

و نیز همانا آن چیز که بسبب او چیزها هست می شوند او غایت است می شوند او غایت است و این آن چیزست که هستی اوبسبب پسرو دیگر، نیست، لیکن هستی چیزهای دیگر بسبب اوست ، پس اگر چیزی باشد که حالش اینست لازم آید که سپسین بی پایان نباشد، پس اگر هیچ چیز از اشیاء این حالت را نداشته باشد

(a) الذى بسببه تكون الاشياء والذين يجعلون الاشياء غير متناهية (ه) يبطلون طبيعة الجود وهم لا يشعرون على انه ليس يروم شيء من الاشياء ان يفعل فعلا من الافعال اى فعل كان وهو لا يقصد به نهادة

القسير

**C.8** 

5

لما بين تناهى السببين الفاعل والمادة اخذ يبين تناهى الاسباب الغائية تتال وايضا فان الشى الذى بسببه تكون الاشياء هو غاية وهذا هو الشى الذى ليس وجوده بسبب تال غيره لكن وجود سائر الاشياء بسببه بيد وايضا فانه من البين بنفسه ان هاهنا سببا يسمى غاية وهو الذى من اجله يكون شى شى من الموجودات 10 وهذا هو الذى ليس وجوده فى الشى من اجل سبب اخر فى الشى الذى هو غاية له بل جميع ما يوجد فى الشى من الإسباب هو من اجل هذا السبب اعنى الفاعل والمادة والصورة فيما له فاعل ومادة وصورة

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B,a,d,L • الوجود Β : الجود Β,a,(d),j,β - الاسباب \* B,a,d,k,L,φ
 الاشياء \* B,a,d,k,L,φ
 الاشياء (β,ν : شي من الاشياء)

 $C. \ 8. \ - \ ^1 \ a,jk \ [بَبِن] : B,d ثبن <math>- \ ^2 \ [B^\circ],a,\tau$  ثان : B' ثان : B' ثان : B' ثبن : B'

<sup>6</sup> Ita vid. ν بمثل (cf. p. 33, 1). در (cf. p. 33, 1).

<sup>[\*]</sup> Decem ultima verba و لا يكون ... د عاية ad Textum sequentem pertinent ; cf. p. 33,1.

آن چیزکه بسبب اوچیزها هست میشوند وجود نخواهد داشت.

و کسانی که اشیاء را ناجز انجام می دانند بدل درنمی یابند که طبیعت جو درا باطل می کنند، علاوه براینکه هیچ چیز از چیزها کرداری از کردارها را آهنگ نمی کند که از آن نتیجه و فائده ای نخواهد.

## تفسير

چون تناهی دو سبب فاعل ومایه را روشن کرد آغاز کردکه بپایان رسیدن سببهای غاثی را پیدا کند پسگفت:

« ونیز همانا آن چیز که بسبب او چیز ها هست می شود او غایت است،

و این آن چیز ست که هستی او بسببی که بدنبال او باشد جز خود او نیست ـ ولی

هستی چیز های دیگر بسبب اوست » یعنی و نیز همانا خود روشن است که اینجا

سببی هست که آنرا غایت خوانند ، و این همانست که از بهر او این چیز آن چیز

از موجو دات هست می شود ، و این است آنکه هستی او در چیز از بهر سبب دیگری

که در ذوالغایه باشد نیست ـ بلکه همه سببهائی که در چیز (معلول) یافته می شوند

یعنی : فاعل ، و مایه ، و صورت ، در چیز هائی که فاعل ، ومایه ، وصورت ، دارند ؛

از بهر این سبب است .

ونیزگوثیم همانا آن چیزکه بسبب اوچیزدیگرپیدا می شود آن غایت وتمام (شیی) است و آن همانستکه سببش چیزدیگرنیست بلکه چیزهای دیگربسبب اوپیدا می شوند پس اگرغایت مانند این باشد پس دارای پایان نخواهد بود <sub>ا</sub>واگرچیزی دارای پایان نباشد پس چیزیکه بسبب اوچیز .

دیگرپیدا شود نخواهد بود پیدا شود مانند غایت وجود نخواهد داشت پسکسانیکهگفتند نهایتی نیست بسبب ناتوانیشان طبیعت خیر ر ندانستند ، زیراکه هیچکسیآهنگ نمیکندکه چیزی انجام دهد اگربداندکه سرانجام نمیرسد وتاآنگاهکهکار را غایتی نباشدکارخردمندانه نباشد .

ولما قرر وجود هذا السبب تآر فيجب ان كان هاهنا شي ه هذه حاله الا يكون الاخير غير متناه بي فيجب ان كان هاهنا سبب هذه حاله في موجود موجود اعنى ان تكون جميع الاسباب من اجله في موجود موجود الا تكون هذه الاسباب التي هي ة اواخر في الكون متقدمة في الوجود غير متناهية

ثم اتا بالدليل على هذا نتال فان لم يكن شي من الاشيا هذه ه حاله لم يكن الشي الذي الذي السببة تكون الاشيا الم يت فان لم تكن هنا غاية الجيرة لم يكن هاهنا لشي من الاشيا اسبب غانى لانا قد حددنا السبب الذائى فى واحد واحد من الاشيا انه السبب الاخير فان لم يكن لجميع هذه الاسباب سبب بهذه الصفة اعنى ان يكون اخيرا لها لم يكن هاهنا سبب غانى اصلا اعنى انه ان كان للغاية غاية ومر الامر الى غير نهاية لم يكن هاهنا غاية اصلا لشي من الاشيا وذلك ان رسم هذا السبب هو الا يكون من اجل سبب اخر فتى فرض غير متناه بطل حده وارتفع وجوده عن الموجودات وقد كنا فرضناه موجودا هذا خلف لا يمكن

رَ قَالَ وَالذَينَ يَجْعَلُونَ الْاَشْيَا ﴿ غَيْرَ مَتَنَاهِيةً يَبْطُلُونَ طَبِيعَةَ الجُودِ d وَهُم لَا يَشْعَرُونَ بَيْدَ وَالذَينَ يَجْعَلُونَ الْاَسْبَابِ غَيْرَ مَتَنَاهِيةً يَبْطُلُونَ الْغَايَّةَ يَبْطُلُونَ جَمِيعً الجَيْدُ وَالْفَاصُلُ وَهُم لَا يَشْعَرُونَ وَذَلِكُ أَنَّ الْاَشْيَا ﴿ أَعَانًا وَالْفَصْلِلَةُ وَهُم لَا يَشْعَرُونَ وَذَلِكُ أَنَ الْاَشْيَا ﴿ أَعَانًا وَصَفَ بَالْجُودُ وَالْفَصْلِلَةُ وَهُم لَا يَشْعَرُونَ وَذَلِكُ أَنَ الْاَشْيَا ﴿ أَعَانًا وَهُمُ لَا يَشْعَرُونَ وَذَلِكُ أَنَ الْاَشْيَا ﴿ أَعَانًا وَالْفَصْلِلَةُ وَلَا لَاسْبَابِ الْغَانِيةَ فَيْ أَلِهُ مِنْ قَبْلُ الْاَسْبَابِ الْغَانِيةَ الْمُعْلِقَةُ لَيْ الْمُعْلِقَةُ لَا أَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ الْمُعْلِقُونَ وَلَا الْمُعْلِقُهُ الْمُعْلِقُونَ وَلَيْكُ أَنْ الْمُعْلِقُونُ الْمُعْلِقُونُ الْمُعْلِقُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>- &</sup>lt;sup>1</sup> Nos,B(?),jk قرر B(?),a قرر ; d [تقرر] - <sup>8</sup> B انقرر a,d,τ om. - <sup>9</sup> B,d,τ و الثيء : a [مذا الثيء] - <sup>10</sup> Inc. B [1] fol. 5′. - <sup>11</sup> B²,a,d دا الثيء B¹,jk om. - <sup>12</sup> B¹,

وچون هستی این سبب را ثابت کردگفت: «پس اگر اینجا چیزی باشد که حالش اینست واحباست که سپسین نامتناهی نباشد» یعنی اگر دراینجا سببی باشد که در (هر) موجود موجود حالش اینست یعنی همه ٔ سببها درموجود موجود از بهر او باشند، واجب باشد که این سببها که در کون سپسین اند در هستی پیشین وبی پایان نبوند. سپس دلیل اینرا آورد و گفت:

« پس اگرچیزی از چیزها حالش این نباشد آن چیز که بسبب او چیزها هست می شوند هستی نخواهد داشت » یعنی اگر اینجا غایت سپسینی نباشد اینجا برای هیچ چیز از چیزها سبب غاثی نخواهد بود ، زیرا:

ماشناساندیم دریکایک چیزها سبب غائی را باینکه اوسبب سپسین است، پس اگر برای همه این سببها سببی باین نشان نباشد، یعنی اینکه سپسین آنها بود اینجا از اصل سبب غائی وجود نخواهد داشت ، مقصودم اینست که اگر غایت را غایتی باشد و کار ببینهایت کشد، اینجا اصلا برای هیچ چیز از چیزها غایتی نخواهد بود، و این برای آنست که نشان این سبب اینست که از بهرسببی دیگر نمی باشد، پسهنگامی که ناجز انجام فرض شود حد و نابود و هستی او از میان موجودات برداشته شده باشد، و ما آنرا موجود فرض کردیم، این خلاف فرض است که ممکن نیست. سپس گفت:

« کسانی که چیزها را ناجزانجام می پندارند غافلند که طبیعت جود را ناچیز می کنند » یعنی : و کسانی که سببها را ناجزانجام می پندارند غایت را نابود می کنند نمی فهمند نابود می سازند \_ چنانکه گفتیم ، و آنان که غایت را نابود می کنند نمی فهمند که همه نیکو و فاضل را ناچیز می کنند ، \_ زیرا چیز ها از نزد سببهای غائی بنیکو ثی و و فزونی وصف می شوند .

- الافعال اى فعل كان وهو" لا يقصد به نهاية بيت والعجب ممن ينكر الافعال اى فعل كان وهو" لا يقصد به نهاية بيت والعجب ممن ينكر هذا السبب وهو ممن يعترف انه لا يفعل احد فعلا من الافعال اى فعل كان" الا وهو يقصد به نهاية وغاية يريد ان الامر فى الطبيعة فى هـذا يجب ان يكون كالامر فى الصناعات وفى جميع افعال الروية والاختيار
  - وانما قال هذا لان كثيرا من القدما كانوا يجحدون هذا السبب
     وقد تكلم معهم في الثانية من السماع

# T.9 قال ارسطو

ومع ذلك ايضا فان بحسب قولهم ليس فى الاشياء الموجودة 10 عقل وذلك ان ذا العقل انما يفعل ما يفعله دائما بسبب شى من الاشياء من ذلك هو نهاية الفعل وذلك ان النهاية هى الغاية المقصودة اليها أ

 $a,d,\tau$  الاشياء :  $B^*,jk,\tau^*$  الاسياب :  $B^*,jk,\tau^*$  الاشياء :  $B^*,jk,\tau^*$ 

T. 9. — <sup>1</sup> In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pag. — <sup>2</sup> Ita  $\rho$   $A^b$  ( non  $\beta$  ) من قبل ان هذا  $\beta$ ,  $\beta$  الغمل  $\beta$ ,  $\beta$  : من ذلك  $\beta$   $\beta$  من قبل ان هذا  $\beta$  من ذلك  $\beta$  :  $\beta$  الغمل  $\beta$  : الغمل  $\beta$   $\beta$  من قبل ان هذا  $\beta$  من قبل الشياء من ذلك  $\beta$  المنصودة اليها  $\beta$  المنصودة اليها  $\beta$ 

<sup>1</sup> v (in marg. B dext.) : كون فعل الاشياء بعقل ما لم يكن له غاية الذي الذي الاشياء بعقل ما لم يكن له عقل الما يعمل ابدا من اجل شيء وهذا الشيء هو الغاية فان الغاية هو الغام 2

اله Decem verba ولا يكون... ف عاية erant in particula præced., p. 31,2. → 2 lla v ولا يكون... ف عاية erant in particula præced., p. 31,2. → 2 lla v

سپسگفت: «علاوه هیچ چیز از چیزها آهنگ نمی کند که کاری از کارها انجام دهد هرکاری باشد درحالتی که سرانجام آنرا نخواهد » یعنی و شگفت است از کسی که این سبب را نمی شناسد و او از کسانیست که باور دارند که هیچکس کاری از کارها نمی کند - هر کاری باشد مگراینکه او از آن (کار) پایان و سرانجامی را میخواهد . یعنی کار در طبیعت در این (غایت) واجب است ، مانند کار در پیشه ها و در همه کارهایی که از روی اندیشه و به گزیدن انجام می گیرد باشد .

و جز این نیست که این را گفت برای این که بسیاری از پیشینیان ایس سبب را باور نداشتند ، ـ و با آنها در (گفتار ) دوم از سماع (طبیعی ) سخن رانده است .

### ارسطو گفت

و با وجود این نیز بگفته آنان در چیز هائی که هستند عقلی نیست ، زیرا جز این نیست که همیشه خداوند خرد آنچه می کند بسبب چیزی از چیز ها می کند که بالجمله آن سرانجام کار است ، ـ زیرا که پایان همان غایتی است که خواسته شده است .

پس همانا آنکه خردمند است جزاین نیست که همیشه از بهرچیزی کارمی کند واین چیز همان غایت است پس همانا غایت همان تمام است .

تفسر 0.9

يقول ان من يضع الاسباب التي على طريق الغاية غير متناهية فهو يرفع العقل العملى ضرورة وذلك ان العقل انما يفعل ما يفعله فى كل وقت بسبب شي اخر من الاشيا وذلك الشي هو الذي من قبله صاد الفعل متناهبا وذلك ان النهاية هي الغاية المقصودة بالافعال والا كان الفعل عبثا

T.10

34

قال ارسطاطالبس

'وايضا فان الحال فيا يسال عنه بما هو لا يمكن ان يكون (ه) القول فيها خارجا عن الحدود وذلك ان المتقدم دائما هو اولى (ه) الوجود واما الاخير فليس كذلك والشيء الذي اوله ليس بموجود (ه) فان ما يتبع اوله ليس بموجود

النفسير 0.10

انه لما بين من امر الاسباب الثلثة انها متناهية اخذ يفعل ذلك ه فى السبب الـذى على طريق الصورة وهو الذى يسال عنه بحرف

C. 9. — ¹ Ita B,a,d,j النمل

T. 10. — 'In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pag. — ' $^2$  Ita B,a,d,j —  $^3$  B $^2$ ,a,d,jk,1.  $^3$  B $^2$ ,a,d,jk,1.

<sup>1</sup> وايضا لا يمكن ان ينتسب الذى يدل على كينونة : (v (in marg. B sin. ct super.) (a) الشيء الى حد اخر المجمع للحدود أمنه لإن المتقدم ابدًا المجمع والمتاخر انقص وما لا اول له لا (b.c) اثنى له والمتاخر انقص وما لا اول له لا (b.c)

<sup>1</sup> Nos جمع للحدود v اخر المحدود (cum جمع للحدود sup. lin.). - Ila v کا جمع المحدود ( ...تالی... )

#### تفسير

می گوید: همانا کسی که سببهائی را که بر راه ِ غایت اند بی پایان فرض می کند بضرورت او عقل عملی را کنار می گذارد، زیرا که جز این نیست که خرد می کند آنچه می کند در هر وقتی بسبب چیز دیگر از چیزها، و این چیز همانست که بنز د او کارمتناهی شده است، چه نهایت همان غایتی است که اوست مقصود از انجام کار، و گرنه کار بیهوده باشد.

## ار سطو گفت

و نیز حال در آنچه از آن بماهو پرسش می شود ممکن نیست که گفتار پیرامونآن از حد ها بیرون باشد ، ـ زیرا که پیشین همیشه بهستی سز اوار ترست، و اماً پسین چنین نیست، ـ و چیزی که آغازش هست نشده همانا پیرو آغاز او هم موجود نخواهد بود .

## تفسير

همانا چون سببهای سه گانه را روشن کردکه آنها پایان دارند ، ـ آغاز کرد این کار را پیرامون سببی که بر راه ِ صورت است انجام دهد ، و آن همانست که

ونیز ممکن نیست که چیزی که برکینونت چیزهلالت می کند بحدی دیگرنسبت داده شود که محدود را از آن فراگیرنده ترباشد ، زیراکه پیشین همیشه جامعتراست وسپسین ناقصتر، وچیزی که نخستین ندارم دوم ندارد . ما هو أنتال وايضا فان الحال فيما يسال عنه بحرف ما هو لا يمكن ان يكون القول فيها خارجا عن الحدود بيد وايضا فان الحال فيما يسال عنه بحرف ما هو وهي صورة الاشياء لا يمكن ان يكون القول فيها مخالفا لطبيعة الحدود اى ان ظهر من طبيعة الحدود انها متناهية وجب ان يكون الامر في الصورة كذلك

والم المعلقة والما المعتدم داغا هو اولى بالوجود فاما الاخير فليس كذلك بية وذلك ان الحد يظهر من امره ان فيه جزءا متقدما وجزءا متاخرًا وان الجزء المتقدم فيه اولى بالوجود من المتاخر وانه اذا لم يوجد المتقدم لم يوجد المتاخر فان كان للجزء المتقدم حد وهو الجنس مثلا وكان للجزء المتقدم ايضا من ذلك الحد حد ومر الامر الما فير نهاية لم يكن هنالك اول متقدم واذا لم يوجد اول متقدم لم يكن اخير لان الاخير الما هو اخير للمتقدم فترتفع الحدود وتبطل المعادف ان كانت الصور التي بينت المحدود غير متناهية وهذا المعادف ان كانت الصور التي بينت المحدود في متناهية وهذا المعادف ان المنتجبة والشيء الذي اوله ليس بموجود فان ما يتبع الله ليس بموجود فان ما يتبع وهو الاخير اذا لم يكن الاول موجودا وبالعكس اذا لم يكن الاخير ايضا موجودا لم يكن الاخير موجودا وبالعكس اذا لم يكن الاخير ايضا موجودا لم يكن الاول موجودا وبالعكس اذا لم يكن الاخير ايضا موجودا لم يكن الاول موجودا

 $C. 10. - {}^{1}B^{*},a,d$  هو:  $B^{1} omit. - {}^{2}B,d,k$  عورة a [ صورة a [ صورة a [ عور a [ عور a [ عورة a [ عارة a ] الحدود a [ الحدود a ] الحدود a [ الحدود a ] الحدود a [ الحدود a ] الحدود a ]

# ازاو بحرف ما هو پرسش می شود پس گفت :

و نیز همانا حال در آنچه از او بحرف ما هو پرسش می شود ممکن نیست که قول در آن از حد ها بیرون باشد » یعنی و نیز همانا حال در آنچه از او بحرف ما هو پرسش می شود و آن صورت چیز هاست ممکن نیست که قول در آن با طبیعت حد ها نا سازگار باشد ، یعنی اگر از طبیعت حدود پیدا شد که آنها پایان دارند ، ـ واجب است که کار صورت هم چنین باشد . سپس گفت :

«بیانش اینست که پیشین همیشه سز اوارتر بهستی است ، اما سپسین پس چنین نیست ، یعنی زیرا که از حال حد پیدا می باشد که در او پارهای پیشین است و پارهای سپسین ، و اینکه پاره پیشین او بهستی اولی است از سپسین ، و اینکه هرگاه پیشین هست نشود ، پس اگر پاره پیشین را حدی باشد ، وآن مثلاً جنس است ، و پاره پیشین این حد را نیز حدی باشد و کار بی پایان پیش برود، اینجا نخستین پیشینی نخواهد بود ، وهرگاه نخستین پیشین وجود نداشته باشد سپسینی نخواهد بود ، زیرا که سپسین جز این نیست که سپسین بیشین است ، پس حد ها از میان برداشته می شوند ، و ومعارف نابود می گردد ، د اگر صورتهائی که محدود را روشن می کردند بی پایان باشند .

و این همانست که بدان رهنمونی کرد بگفته ٔ خود « وآن چیز که نخستین او موجود نیست پس همانا آنچه نخستین او را پیروی می کند هست نباشد » یعنی همانا چیزی که هستی او هستی نخستین را پیروی می کند و آن سپسین است ، هرگاه نخستین هست نباشد ( این ) سپسین موجود نخواهد بود . و بعکس سپسین هم هرگاه نباشد نخستین نخواهد بود .

# قال ار سطوطالبس

'وايضا فان من قال بهذا القول ابطل العلم وذلك انه لا يمكن (٥) العلم دون الوصول الى الاشياء التى لا تحتمل القسمة ويكون العالم (٥) على هذا القياس غير موجود وذلك ان الاشياء غير المتناهية التى (۵) هذه حالها لا يمكن ادراكها بالذهن فان الحال فى الخط ليست هذه (٥) الحال اعنى انه وان كان لا يستقيم أن نقف على اقسامه لا يمكن ان يدرك بالذهن دون وقوفه ولذلك من اقام فى وهمه خطا غير (١) متناه فلم يحصر "اقسامه

d وبالمكس واذا jk: وبالمكس اذا

الوايضا ان القائلين بمثل مذا القول ببطلون: (in marg. B dext., infer. et sin.) بطلون المنائلين بمثل مذا القول ببطلون: (b.e) المام بقولهم انه لا يكن ان يكون علم قبل ان ينهى الى الاشخاص فان كان على ما قالوا (b.e) فلا علم ولا معرفة لانه لا يمكن ان تفهم الاشياء التي لا خاية لها على ما قالوا والها يمكن ان (d.e) يفهم المنظ لاخم يقفون في قسمتهم على حد ولا يمكن ان يكون فهم من غير وقف ولاكن (ا) كلا نقسم الذي يقولون ان لا نحاية فلم يخطر ببال حصر اقسامه

الانهر يقنون في ۱/۵ ۱/۵ - العلم بقولهم انه ۱/۵ ۱/۵ - (بمثل nos) ، ممل ۱/۷۷ از (nos) ، العلم الانها ۱/۷۷ از (sine negatione) - 4 المام (?) ۷۷ - الشمر (» الد الانها الانها الانها الانها الانها الانها الانها الانهام الانهام

### ارسطو گفت

و نیز همانا کسی که این سخنرا گفته دانش را باطل کرده است ، زیرا:

دانش پیش از رسیدن بچیزهائی که بهره پذیر نباشند ممکن نیست ، و براین قیاس دانشوری نخواهد بود ، چرا که چیزهای بی پایان که حالشان اینست در یافتن آنها بذهن ممکن نیست .

وهمانا حال خط این حال نیست ، مقصودم اینست که گرچه راست نیست که نزد بهره های خط بایستیم ، ـ چنین نیست که در یافتن خط پیش از ایستادن از بخش کردن آن ممکن نباشد ، و ازینروکسی که در ذهن خود خط بی پایانی بپادارد بخشهای آنرا فرا نگرفته است .

و نیز همانا گویندگان مانند این سخن بگفتهٔ خود که : ممکن نیست که دانشی پیدا شود پیش از آنکه باشخاص برسد دانش را ناچیز می کنند، پس اگرچنان باشد که آنان گفتهاند نه دانشی هست ونهٔ شناختی، زیرا بگفتهٔ آنان ممکن نیست که چیزهائی که پایان ندارند دریافته شوند، وجز این نیست که ممکن است که خط دریافته شود، ـ زیرا که آنان دربخش کردنشان درحدی می ایستند و دریافتن بی توقف ممکن نیست . ولیکن کسانی که گویند نهایتی نیست بخش نمی کنند پس حصر بخشهای آن باندیشهای درنیامده است .

# 0.11 اللير

ه هذا كانه تتميم 'للبيان الاول الذي وضع فيه صورة اخيرة وفصلا اخيرا فبين منه انه بجب ان تكون الصورة الاولى موجودة في الشيء المحدود وانه ليس يمكن ان تمر الصور من اسفل الى فوق الى غير نهاية لانه كان يكون حد الشيء غير متناه من جهة اعلاه واما في هذا القول فانه يضع ان الاول الاعلى موجود ويبين ان الاخير بجب ان يكون موجودا

ولذلك تآر وذلك انه لا يكون العلم دون الوصول الى الاشياء التى لا تحتمل القسمة بيد انه متى وضع الاخير غير موجود والاول موجود بطل العلم بالحدود التى تحدث على طريق الحلق كما يبطل 10 العلم بالحدود الموجودة بجهة التركيب متى وضعنا الاخير موجودا والاول غير موجود وذلك انه متى كان فى الشى، الواحد صورة اولى وفرضناها تنقسم الى فصول لا نهاية لها لم نصل بطريق القسمة الى معرفة طبيعة ذلك النوع لان العلم بالشى، الما يحصل اذا انتهينا الى النوع الاخير

**C. 11.** — ¹ Inc. B[i] fol.  $5^{\vee}$ . — ²  $B^{*}$ , d, k الذي  $B^{i}$ , a om. — ³ a (post\*\*\*), jk [ فبيّن i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i : i

### تفسير

این (سخن) گویا تکمیلگفتار نخستین است که در آن صورتی سپسین و فصلی سپسین نهاده بود، پس از آن روشن شدکه واجب است که در چیز محدود صورت نخستین موجود باشد، وممکن نیست که صورتها از پاثین ببالاتا بینهایت بروند، زیرا که (درینصورت) حد چیز از سوی بالا بی پایان خواهد بود.

«زیرا که دانش پیشاز رسیدن بچیز هائی که بهره پذیرنیستند پیدا نمی شود» یعنی هرگاه سپسین ناموجود فرضشود ـ و نخستین موجود ، ـ دانستن حد هائی که از راه حل (گشودن و تحلیل کردن ماهیت) پیدا می شود باطل شود ، همچنانکه دانش حد های موجود بجهت ترکیب هنگامی که سپسین را موجود فرض کنیم و نخستین را ناموجود باطل می شود ، ـ زیرا هرگاه در یک چیز صورتی نخستین باشد ـ و آنرا فرض کنیم که بفصلهای بی پایان بخش می شود ، ـ از راه ِ بخش کردن بشناسائی طبیعت آن نوع نخواهیم رسید ، زیرا دانش چیز هنگامی پیدا می شود که بنوع سپسین برسیم .

 ثم اتا بالسبب فى ذلك نتار وذلك ان الاشياء الغير متناهبة التى d هذه حالها لا يمكن ادراكها بالذهن بيد وانما وجب ذلك لان الاشياء المعلومة هى التى يحصرها الذهن واما الاشياء الغير متناهبة فليس يحصرها الذهن فهى غير معلومة

ولما كان لقائل ان يقول ان الخط قد يضعه المهندس غير متناه ه بالقسمة تآل فان الخط ليست هذه حاله اعنى انه وان كان لا يستقيم ان نقف على اقسامه لا يمكن ان يدرك ا بالذهن دون وقوفه بية وليس لمحتج ان يحتج علينا بامر قسمة الخط فانه السنا نقدر ان نتهى فى قسمته الى جزء اخير ويشبه اقسمة الجنس الى الانواع ما بقسمة الحط الى نصفيه ونصفيه الى نصفيه وذلك يمر الى غير نهاية فانه ليس يمكن ان نتصور الخط الا من حيث ناخذه متناهيا وتكريرنا المتناهى منه المتصور مرات لا نهاية لها ليس يوجب ان غير المتناهى يتصور ولذلك من توهم خطا غير متناه لم يقدر ان يتصوره وهذا هو الذى دل عليه بترد ولاكن من اقام فى على يقدر ان يتصوره وهذا هو الذى دل عليه بترد ولاكن من اقام فى على يتصوره

 $<sup>^{6}</sup>$   $B^{2}$ , a, j k نعلوه  $B^{4}$ , d نعلوه  $B^{4}$  نعلوه نعلوه  $B^{4}$  نعلوه نعلوه  $B^{4}$  نعلوه نعلوه  $B^{4}$  نعلوه نعلوه

قوله في سطر: ٩ 'يشبه قسمة الجنس الخ الظاهرعندى هي السنخة التي جملها في الذيل وهي : يريدان ليست قسمة الجنس الى الانواع كقسمة الخطالخ

# سپس سبب اینرا یاد کرد، پس گفت:

« زیرا چیزهای بی پایان که حالشان اینست در یافتن آنها بذهن ممکن نیست » یعنی و جز این نیست که این (که گفتیم) واجب است، زیرا چیزهای دانسته آنهایند که ذهن آنها را فرا می گیرد، و اما چیزهای بی پایان ذهن آنها را فرا نگیرد، پس آنها نا دانسته اند. و چون گوینده ای را رسد که گوید که گاهی مهندس خط را فرض می کند که بقسمت نامتناهی است، ـ گفت :

« پس همانا خط حالش این نیست ، مقصودم اینست که خط گرچه راست نباشدکه ما بر پارههای آن واقف شویم ( پاره های آنرا بدانیم ) ممکن نیست که پیش از واقف شدن بذهن دریافته شود » یعنی حجت آورندهای را نرسد که مسأله ٔ بخششدن خط را برردّ ما دلیل بیاورد،۔زیرا همانا مانمیتوانیم در قسمت کردن خط بپاره ٔ سپسین برسیم ، و بخش کردن جنس بنوعها همانند مي باشد ببخش كردن خطّ بدو نيم آن ، و دو نيم آن بدو نيم ٍ دو نيم آن ، و اين ( بخش کردن ) تا بینهایت میرود ، پس همانا ممکن نیست که ما خط را تصوّر کنیم مگر از آنروکه آنرا متناهی میگیریم ، وتکرارکردن ما تصوّر شده متناهی آنرا بارهای بمی پایان موجب آن نیست که نامتناهی تصوّر بشود ، و برای همین است که کسی که خطتی بسی پایان توهم کند نتواند آنرا تصوّرکند ، و این است آنچه بدان رهنمونی کرد بگفته خود « ولیکن کسی که در وهم خود خطی بی پایان بپا داشته بخشهای آنرا فرا نمیگیرد » یعنی برای او ممکن نیستکه آنرا تصور کند .

# T.12 قال ارسطوطالبس

C.12

هذا بيان آخر من قبل طبيعة المتكون فهو يقول ان الهيولى يجب ان تكون محصورة فى المتحرك الذى هو المتكون المركب من الهيولى والصورة او الصور فان كانت توجد فى المركب من الهيولى والصورة صور لا نهاية لها وجب ان يكون المركب المتكون غير متناه ولان الكائن هو الذى تم كونه وفرغ ووجد 10 بالفعل فان كان يوجد فى متحرك لا نهاية لعظمه شى، بالفعل وهو الشى، الحادث فى المتحرك الغير متناه وكانت الصورة حاصرة

5

2

**T. 12.** — ¹ In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pag. — ² B,a,d,k ( $\beta$ ) :  $(B^*$  :  $(B^*)$  : (B

 $C.\ 12.\ -1\ B\ vid.$  والصورة ] a [ والصورة ] ;  $j\ om.$  من الهيولى  $j\ m$ 

<sup>(</sup>a) ولاكن باضطرار نفهم مسيعية ان الهيولى متجركة : ( in marg. B dext. et infer. ) ▼

 <sup>(</sup>a) وليس لثىء لا خاية له كينونة فان كان ذَلَك على ما قلنا فايس لما لا خاية له ذات

<sup>1</sup> v ind., nos, Averr. 40,11 نفهر 2 vv mutil., nos (cf. Averr., p. 40,11) بمتركا (sine negat.).

### ارسطوگفت :

و نیز همانا مایه از روی هراینگی واجب است که در جنبندهای توهیم شود ، و ممکن نیست که چیزی از چیزها بفعل درچیز بی پایان باشد ، پس اگر اینچنین نباشد پس آن چیز که در بی پایان است بی پایان نخواهد بود .

#### تفسير

این بیانی دیگرست از نز د طبیعت متکون ، \_ پس وی می گوید : همانا هیولی واجب است که محصور باشد در جنبندهای که آن (جنبنده) موجودیست مرکتب از مایه \_ وصورت \_ یا صورتها ، پس اگر درمرکتب از مایه \_ وصورت صورتهای بی پایان بوجودآیند ، \_ واجب باشد که مرکتبی که هست شده نا متناهی بود ؛ و برای اینکه کائن آنست که کون واتمام و پر داخته باشد \_ و بفعل یافته شود ، \_ پس اگر باشد که در جنبندهای که بزرگی آن بی پایان است چیزی بفعل یافت شود ، \_ و صورت متکون را همان چیز است که در جنبنده بی پایان نو پیدا می شود ، \_ و صورت متکون را

ولیکن بناچار درمی بابیمکه مایه جنبنده است وبرای چیزی که پایان نداردهستی نیست ، پس اگر گفتهٔ ما درست است پس چیزیراکه پایان نیست ذاتی نیست .

للمتكون وجب ان يكون ما بالفعل حاصر الغير ُ المتناهى وذلك مستحيل لانه معلوم بنفسه ان الذي يحصر غير المتناهي ان وضع له حاصر يجب ضرورة ان يكون غير متناه وهذا الوضع يلزم منه بطلان هذا وهو الا يكون الغير متناه يحصره غير متناه وهذا هو b 5 الذي دل عليه بقولة فان لم يكن هكذا فليس الذي في غير المتناهي غير متناه بية انه ان كان المتناهي يحصر غير المتناهي فليس الذي يحصر غير المتناهي غير متناه اذ الذي يساوي غير المتناهي غير متناه او كيف شئت ان تسمى هذا المعنى اعنى حصرا او متشاواة او مطابقة

10 وهذا يوجد كانه ابين في ترجمة اخرى وهو تربة بدل هذا ي ولاكن باضطرار نفهم بعقولنا' ان الهيولى متحركة' وليس لشي. لا نهاية له كينونة يَيَّدُ وايضا فان العنصر هو متغير الى الصورة او الصور المتكونة° فان كانت الصور الحادثة فيها لا نهاية لها وجد شيء كائن بعد ان لم يكن وهو غير متناه" وذلك مستحيل لان الكائن هو الذي فرغ كونه وما" لا نهاية له" لا يفرغ كونه" بل هو فی کون دائم

<sup>-</sup> ها بالفعل حاصر النعير  $B^1:$  [ما بالفعل حاصر a ، ما بالفعل حاصر الغير  $B^1:$  ما بالفعل حاصر الغير a... أ → متناهيا B¹ : مساواة B²,a,d → غير B²,a,d − أ حاصر ما بالفعل ل ... ] − متناهيا B¹ - أحاصر ما بالفعل ل ... (non B,a,d) om. 7 lin. seq. - 6 ISTAM ترجمه اخرى INVENIES IN IMA PAG. 39. -منحركة \* AL \* معولنا ] B° (?),d [ بقولنا ] B° (?),d . معولنا , v mutil.,a متحركة 7 (.hom.) a om.(hom.) أناهي B ° أ – والصورة منكونة d : أو الصور المنكونة B,a ° – verba : له B²,a\*,d ؛ ... بفرغ كونه a\* supplet ın marg. — اله B²,a\*,d ؛ ... بفرغ كونه

حصر کننده باشد ، د لازم آید که آن که بفعل است حصر کننده ناجزانجام را حصر باشد ، و این محال است ؛ زیرا خود دانسته است که آنکه نا جزانجام را حصر می کند اگر برای آن ( ناجزانجام ) حصر کنندهای فرض شود بضرورت واجب است که ناجزانجام باشد، و ازین فرض ناچیزی آن لازم می آید ؛ و آن اینست که بی پایان را بی پایان حصر نکند ، و همین است آنچه بدان ر هنمائی کردبگفته خود « پس اگر چنین نباشد پس آنکه در بی پایان است بی پایان نیست » یعنی اگر متناهی نامتناهی را حصر کند پس آنکه بی پایان را حصر می کند بی پایان نیست ، نیرا آنکه با بی پایان بر ابری می کند بی پایان است ـ یا هر گونه خواستی این معنی را بنامی یعنی حصر یا مساوات یا مطابقه .

و این مطلب در ترجمهٔ دیگر یافته میشودکهگویا روشنترست ؛ و آن

سخن وی است بجای این (سخن) « ولیکن بناچار بخر دها مان می یابیم اینکه مایه جنبنده است ، و هیچ چیز بی پایانرا هست شدنی نیست ». یعنی : و نیز همانا عنصرتغیر پذیرست بصورت \_ یاصور تها ثی که بوجود می آیند، \_ پس اگر صور تها ثی که در او نو پیدا می شوند بی پایان باشند یافته شود چیزی که هست شده است پس از آنکه نبوده \_ در حالتی که بی پایان است ، و این محال است . زیرا کائن آنست که هستی او پر داخته شده ، و چیزی که بی پایان است هست شدن او پر داخته نمی شود ، \_ بلکه پیوسته در حال هست شدن است .

# T.13 قال ارسطو

(a) 'وايضا فان انواع العلل لو كانت غير متناهية في الاحصاء لم
 يكن العلم ولا على هذه الجهة 'وذلك انا انما نرى انا قد وصلنا الى
 (b) العلم اذا عرفنا العلل ولا يمكن المتناهى ان يجوز ما لا نهاية له "

5 C.13

كتمل ان يريد بهذا القول انه لو كانت اجناس العلل المختلفة غير متناهية بالجنس لم يكن هاهنا علم اصلا لانا الها نرى انا قد عرفنا الشيء متى عرفناه بجميع اجناس الاسباب الموجودة فيه اذ كان له اكثر من جنس واحد من الاسباب الى ان تبين في الثانية انه لا يمكن ان يوجد من الاسباب غير الاربعة الاجناس المشهورة 10

T. 13. — ¹ In marg. B habetur versio altera B, quam vide in ima pag. — ² Ita B,a,d,j,ν و  $P^3$  B,d,β ! ε  $P^3$  B,d,β om. — ⁴ Inc. B [1] fol. 6′. — 5 Nos, B\* (sine signo),  $P^3$  k,B, (β), li : B,a li : ; d w داعا  $P^3$  b  $P^3$  com.  $P^3$  b  $P^3$  com.  $P^3$  com.

 <sup>(</sup>a) وايضا لو كانت صور العلل كثيرة لا خاية لها لم يكن ايضا : (in marg. B infer.)
 (b) علم ولا معرفة لانا نظن انا نعلمه اذا نحن عرفنا العلل فاما الشيء الذى يقبل الزيادة الى ما لا خاية فلا يكن ان يدرك بشيء لا خاية ا

<sup>1</sup> v نظن nos على با nos الحقى lla videt. v مايه v على أو . , nos على الماية (bi...]. — 4 Ila vv الماية (kine كا نهاية (له

## ار سطو گفت

و نیز همانا انواع علّتها اگر در شمارش بی پایان باشند دانش وجود نخواهد داشت ـ و نه ازینرو ، زیرا که ما جز این نیست که می یابیم که بدانش رسیدیم هرگاه علّتها را بشناسیم ، وممکن نیست که متناهی چیزیرا فرا گیرد که

### تفسير

محتمل است كه ازين سخن اين ميخواهدكه:

يامان ندار د .

اگر جنسهای علم علم الله اینجا اصلا دانشی نخواهد بود ، زیرا که ما جز این نیست که می دانیم که چیز را شناختیم هنگامی که آنرا با همه اجناس سببهائی که در آن هست شناخته باشیم ، ـ آنگاه که آنرا بیش از یک جنس از اسباب باشد ، ـ تا اینکه در (گفتار) دو م روشن شود که ممکن نیست جز جنسهای چهارگانه مشهور سببهائی بیدا شوند .

و نیز اگرصورتهای علتها بسیار باشندکه آنها را پایانی نبود دانش و معرفتی نیز نخواهد بود ، ـ زیرا که ماگمان میکنیمکهآنرا میدانیم هرگاه علتهایآن را بشناسیم ، ـ اما چیزیکه نا جزانجام افزایش پذیراست پس ممکن نیست چیزیکه پایان ندارد در یافته شود (کذا) . ويحتمل ان يكون برهانا عاما على تناهى كل واحد من الاجناس الادبعة اعنى تناهى السبب الذى على طريق الفاعل وعلى طريق الصودة وعلى طريق الهيولى

رترد ولا يمكن المتناهى ان يجوز ما لا نهاية له بريد ان العقل لما ٥ كان متناهيا لم يمكن ان يحصر ما لا نهاية له على انه مدرك له بالفعل لا بالقوة وانما شرطنا هذا لان الكلى هو حاصر "لاشيا لا نهاية لها لاكن بالقوة لا بالفعل"

#### T.14

# قال ارسطاطالبس

'لاكن الانقياد لما نسمهه أنما يكون بحسب العادة وذلك انا أن المقول على المادة وذلك انا أن أن المول أنها تعودنا سماعه ونرى ان ما سوى ذلك غير مشاكل له بل نرا ما لم نعتده مستشنعا غير معروف وذلك ان الشيء الذى قد جرت به العادة والالفة والانقياد لما نسمعه أعرف وقد نصل أن الى معرفة (٠)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> B (s.p. in.),a,d,(β) يحوز jk « comprehendat ». — <sup>10</sup> B²,a,d²,jk نحاية V ان : B¹ العائد : B¹ حاصر sine اللاكن على طرابيه (in marg.) مهمينية الككن على طرابيه (et (?) على طرابيه (العائد) - et (?)

<sup>1</sup> والتمايم المسموع آنما يكون على ما اعتدناً! فانا آنما: (v (in marg. B dext., sup. et sin.) به v (in marg. B dext., sup. et sin.) والتمايم المعتدناه وما لم مهموث مجهولا غريباً لانا لم نعتده لان العادة معروفة ويستدل (·)

<sup>1</sup> v v اعتدنا وا اعتدناه] = 2 v mutil. (87 mill.).

الظاهران" قوله : « والانقياد لمانسمه» في سطر ١٢ زائد .

و شاید که این (گفتار) برهانی عام باشد بر متناهی بودن هریک از جنسهای چهارگانه مقصودم بپایان رسیدن سببی است که بطریق: فاعل، و بطریق صورت ، و بطریق مایه است .

وسخن او « وممکن نیست که متناهی فرا گیرد چیزیراکه بی پایان است » یعنی همانا خرد چون متناهی است ممکن نیست چیزیرا که بی پایان است فرا گیرد ، ـ باینکه بفعل در یابنده آن است ، نه بقوت ؛ وفعل را شرط کردیمزیرا که کلتی چیزهائی را که پایان ندارد فرا گیرنده است ، ـ ولی بقوت ـ نه بفعل .

## ارسطوگفت :

لیکن فرمانبردن آنچه میشنویم جزاین نیستکه بسته بعادت است،زیرا

که ما میگوئیم آنچه را که بشنیدن آن خوگرفته ایم ، و بدل می بینیم که آنچه جز اینست مانند آن نیست ، \_ بلکه چیزیرا که عادت نداریم زشت \_ و ناشناس می پنداریم ، زیرا چیزی که عادت برآن رفته و باآن خوگرفته شده وفرمان بردن چیزی که می شنویم ۱ ، شناخته تر است ، وگاهی بشناسائی

۱ -- و فرمان بردن چیزی که سیشنویم ظاهرآ زائد و بیمورد است .

۲ اله و آموختن مسموع جزاین نیست که بر آنگونه است که ما خوگرفته ایم ، و ما جزاین نیست که سخنی ما را سازگارافتد که بدان عادت کرده ایم و (چیزی که بدان خونگرفته ایم ظ) ناشناس و تازه است ، در را که بدان عادت نکرده ایم زیرا خوی گرفته شناخته است .

مقدار ما جرت به العادة بان ننظر" فى النواميس فانك تجد ما فيها من الالغاز والاشياء" الشبيهة بالخرافات بسبب الالفة لها اجل فى النفوس" من ان تتعرف" حقائقها

C.14 الفير

على الحق في المعارف الانسانية ولما كان اقواها في ذلك هو على الحق في المعارف الانسانية ولما كان اقواها في ذلك هو المنشأ منذ الصباعلى داى من الآرا، بل هو الملك الاشيا، بصرف الفطر الذكية عن معرفة حقائق الاشيا، وبخاصة التي تضمنها هذا العلم وذلك ان اكثر الارا، التي تضمنها هذا العلم فهي ارا، ناموسية وضمت للناس لطلب الفضيلة لا لتعريفهم الحق فالغز فيها عن الحق 10 الغاذا والسبب في هذا كله ان الناس لا يتم وجودهم الا بالاجتماع والاجتماع لا يمكن الا بالفضيلة فاخذهم بالفضائل امر ضروري والاجتماع لا يمكن الا بالفضيلة فاخذهم بعرفة حقائق الاشياء اذ لحميمهم وليس الامر كذلك في اخذهم بمعرفة حقائق الاشياء اذ طبس كلهم يصلح لذلك وليس يوجد هذا في الآرا، الشرعية بل وفيا سبق للانسان من العلوم في اول تعلمه كما نرى قد عرض لكثير من 15 سبق للانسان من العلوم في اول تعلمه كما نرى قد عرض لكثير من 15

**C. 14.** — أولى  $B_i$  كان  $B_i$  كان  $B_i$  الذكية  $B_i$ 

على قوة العادة من النواميس لس³ تعلممنا4 لانا اعتدنا المترافات والامثال من صغرنا

ع v ind. (لس vid. لسر vel سر ) - 4 v sine p. init.

مجهولا غريبا لانا لير نعتده N. B. - In spatio 40 mill. in v scribuntur 5 verba مجهولا غريبا لانا لير

اندازهٔ چیزی که عادت شده دست می یابیم ، ـ باینکه در نوامیس بنگریم پس همانا تو در آنها لغزها و چیزهائی مانند سخنان گیزاف می یابیی ، ـ که بسبب خوگرفتن با آنها در نفس بزرگتر ـ و نیرومندترند از اینکه حقیقتهای آنها را بشناسی .

#### تفسير

مقصودش درین فصل اینست که آگهی دهد از چیز هاثی که باز دارنده اند

از دریافتن حق در معارف مردمی ، و چون نیرومند ترین آنها درین (جلوگیری)

آن مانع است که از کودکی براعتقادی از اعتقادها پرورش یافته است ، ـ بلکه
این (رأی) تواناترین چیزست براینکه سرشت پاك را از شناسائی حقائق چیزها
برگرداند ، بویژه حقائقی که این دانش در بر دارد . زیرا که بیشتر رأیهائی که
این دانش در بر دارد اندیشه هائیست که راز پنهانیست ، ساخته شده برای مردم
بمنظور جستجوی فضیلت ، نه برای شناساندن حق آنان ، پسحق درآن (آراء)
پوشیده شده پوشیدنی ، و سبب همه این آنست که هستی مردم تمام نمی شود
مگر بگرد آمدن با هم ، وگرد آمدن ممکن نیست مگر بفضیلت ، پس دست
بافتنشان بفضیلتها چیزیست برای همگی آنان ضروری . وکار فرا گرفتن شناسائی
حقائق چیزها بدینگونه نیست ، ـ زیرا همگی آنان شایسته این کار نیستند ، واین
در اعتقاد های شرعی بلکه در دانشهائی که مردم پیشتر درآغاز دانش آموزی
خود یاد گرفتهاند یافته نمی شود ، ـ چنانکه می بینیم این حالت را در بسیاری از

برنیروی؛ عادت از نوامیس دلیلآورده می شود (بواسطهٔ چیزی)که آموخته ایم ، ـ زیراکه مااز کودکی بداستانها وخرافات خوگرفته ایم .

الفتيان الذين سبق لهم في اول تعلمهم العلم المسمى عندنا علم الكلام فانه لما كان هذا العلم يقصد به نصرة ادا، قد اعتقد فيها الها صحاح عرض لهم ان ينصروها باى نوع من انواع الاقاويل اتفق سوفسطانية كانت جاحدة للمبادى الاول او جدلية او خطبية و الامورة وصادت هذه الاقاويل عند من نشا على سماعها من الامور المعروفة بانفسها مثل انكادهم وجود الطبائع والقوى ودفع الضروريات الموجودة في طبيعة الانسان وجعلها كلها من باب الممكن وانكار الاسباب المحسوسة الفاعلة وانكار الضرورة المعقولة بين الاسباب والمسببات واغا ساق هذا بعقب تكلمه في المعقولة بين الاسباب والمسببات واغا ساق هذا بعقب تكلمه في الاسباب لان كثيرا من الشرائع تضع ان هاهنا اسبابا عالمة بامور لانهاية لها وانه تصدر عنها امور لانهاية لوجودها

ولما ذكر العوائق التي هي من قبل المنشأ ذكر ايضا عائقا آخر T.15 بسبب طباع الناس فتآ

'وبعض الناس ان لم يسلك الانسان لهم في كلامه سبيل التعاليم (٥) الم يقبلوا منه قوله في ذلك وبعضهم يطالب بشهادة الجاعة وبعضهم (٥) الم يقبلوا منه قوله في ذلك وبعضهم

<sup>- [</sup> الانواع] B,a¹,a° فيها B',a om. - 6 B' فيها B',a¹,a° فيها B s.p. in. - 6 B' فيه B,a¹,a° فيه 'B,d¸jk - فيه 'B,d¸jk - و الوجودة ] B,d - او ... a : و ... a ... الوجودة ] B,d - او ... a : و ... a ... [ عالمة 'B,d¸jk - الوجودة ]

T. 15. — <sup>1</sup> In marg. B habetur versio altera v, quam vide in ima pags — <sup>2</sup> B\*,(jk) בהם b: d: בה ; B,a,3 omit. — <sup>3</sup> B : בה b\* (vel B) . — <sup>4</sup> B² add.

<sup>1</sup> ومن الناس من لا يقنع بقول القائل ان لم : (in marg. B dext., infer. et sin.) v (in marg. B dext., infer. et sin.) 2 يكن قوله بينا واضحا ببرهان تعليمي ومنهم من لا يقنع ان لم يكن القول بامثال ومنهم من (c.e)

ا برهان nos ، بور . ۱ ۷

جوانان که در آغاز دانش آموختنشان آن دانش آموخته اندکه علم کلام خوانند، یس چون بدین دانش استوار کر دن رأیهائی آهنگ شده که در دل گرفته شده که آنها درست است، \_ آشکارشده است برای آنان که این (اعتقادها) را یاری کنند \_ بهرنوع از انواع سخنان که پیش آید، ـ (آن سخنان) سوفسطائی باشد که مبادی نخستین را باور ندارد، یا جدلیّ ، یا خطابیّ ، یا شعری، واین گفته ها نزدکسی که با شنیدن آنها پرورش یافته است از چیزهائی شده که بخود شناخته است، مانند منكر شدنشان هستي طبايع ونيروهارا، ورفع ضروريّاتي كه درسرشت مردماست، وهمه أنهارا ازباب ممكن قرار دادن ، وباورنداشنن سببهائي فاعله كه محسوس اند، و انکار ضرورتی که میان سببها و مسبّبها معقول است؛ و جز این نیست که این سخن راند بدنبال گفتارش دراسباب، ـ برای اینکه بسیاری از شریعتها گویند اینجا سببها است دانا بچیزهائی که پایان ندارد، و از آنها چیز هائی صادر شو دکه هستی آنها را پایانی نیست،وچون موانعی را باد کردکه ازنز د منشأ است، ـ بپرداخت نیز بعائق دیگر که بسبب سرشت مردماست. پس گفت:

#### ارسطو گفت

و برخی مردم اگر انسان در سخن خود با آنها راه ِ تعالیم را نپیماید سخن او را در آن (باب) نپذیرند، و بعضی مردم گواهی گروه میخواهند، و برخی آنان

و از جملهٔ مردم است که بگفته گوینده اگرگفتهٔ اوببرهان ریاضی آشکارـ و روشن نباشد بسنده نکند، وبرخی از آنها قناعت نمی کند اگردرسخن داستان نباشد بعضی از آنها

(a) يطالب بشاهدة الشاعر وبعض الناس يطلب ان يكونكل ما يتكلم (b) به مستقصى على حقيقته وبعضهم يتاذى بالكلام المستقصى ويكرهه اما لانه لا يمكنه ضبطه واما لان سبيله سبيل قبيح فان الاستقصا فيه شيء من ذلك ولذلك قد يظن انه كما ان الاستقصاء في المعاملات (i) نذالة كذلك الامر فيما يتكلم به فلذلك يجب ان يتادب الانسان في وها معرفة سبيل كل واحد من الاشياء التي يروم تبيينها فانه من القبيح ان نطلب معا علما من العلوم والجهة التي بها ينبغى ان يبين وليس يسهل ولان وجود واحد من الامرين

#### الفبر

C.15

انه لما كان قصده فى هذا الفصل ان ينبه على العوائق التى 10
 تعوق الناس عن تعلم العلوم وكان قد عرف ما يعرض فيها من قبل

<sup>(</sup>g) يريد أن يوتى بشهادة شاعر على ما قبل ومنهم من يطلب هذه الانواع كلها على الاستفصاء 1 (h) وبعضهم يتاذى بالكلام المستقصى ويكرهه أما أخم لا يقدرون على الفهم \*\*\* الاطناب وأما \*\*\*\* عند \*\*\*\* هذه الانواع فمن هاهنا يظن بعض الناس أنه كما أن في \*\*\* أشياء ليست \*\*\* كذلك ألكلام أيضا \*\*\*\* كيف يودى برهان كل واحد من الاشياء لانه قبيح منا أن نعلل العلم ثم الحيلة التي جا ندرك العلم معا ولا سيا ودرك احدهما على حدته ليس بالسهل فعلم ألميلة التي جا ندرك العلم معا ولا سيا ودرك احدهما على حدته ليس بالسهل

v ... = - 3 v mutil. (20 mill.). - 4 v mutil. (14 mill.) - 5 v mutil. (53 mill. - videtur leg. فائه قد يكون في الاستقصاء هيء مثل ) - 6 v (mutil.) vid. أ... - 7 v mutil. (19 mill.).

N.B. — In spatio 100 mill. in v scribuntur, exempli gratia (lin. 1-2) verba على الاستقصاء وبعضهر يتاذي بالكلام المستص ويكرهم

گواهی شاعررا جویا می شوند، و برخی مردم می خواهند که هرسخن بپایان حقیقت خود رسد، و پارهای از سخنی که بپایان رسد آزرده می شود و آنرا ناخوش می دارد، و یا برای اینکه راه آن می دارد، و یا برای اینکه راه آن راهی زشت است، زیرا در بپایان رسانیدن سخن چیزی از زشتی است، و ازینر و بسا گمان برند که همچنانکه استقصاء در داد و ستد فرومایگی است همچنین است استقصاء در سخنی که گفته می شود . پس بهمین جهت و اجب باشد که مردم در شناسنائی راه هریک از چیزهائی که پیدا شدن آنها رامی خواهد ادب آموزد، چه زشت است که جویا شویم با هم دانشی از دانشها را با جهتی که بدان جهت سزاوار است که آن (دانش) پیدا شود، و آسان نیست و نه هستی یکی از آن دو چیز .

#### تفسير

چون قصدش درین فصل اینست که ازموانعی آگهی دهدکه مردم را از آموختن دانشها باز میدارد، و بودکه شناسانده بود آنچه را که درراه ِ آموختن علوم از جهت

میخواهند که برآنچه گفته شده است گواهی شاهری آورده شود و برخی از آنها کسانی هستند که همهٔ این انواع را باستقصاه جویا میشوند وبعضی از سخن مستقصی رنجیده می گردد و آنرا ناخوش میدارد، اما همانا آنان توانائی دریافتن ندارند . . . . دراز گفتن واما . . . نزد . . . این نوعها پس از اینجابرخی مردم گمان می برند که همچنانکه در . . . چیزهائی که نیکونیستند همچنین است سخن نیز . . . چگونه ادا می شود برهان هریک از چیزها، زیرا از ما زشت است که دانش را بخواهیم سپس چاره جوئی که بآن دانش را باهم دریابیم، ـ بویژه که دریافتن یکی از آن دوجداگانه آسان نست .

الاعتياد والمنشأ الذي يوجب المحبة للامر الذي نشا عليه والبغضة للراى المضاد له وهو اعظم العوائق فانه قد يعوق الفطر المعدة للعلوم يريد ان يعرف ايضا في هذا الفصل ما يعرض للناس في العلوم من قبل اختلاف الطباع ومن قبل عدم التادب بصناعة المنطق فهو ٥ يقول ان بعض الناس يعرض له ان يطلب في كل علم اقاويل برهانية من جنس براهين التعاليم وهذا اكثر ما يعرض من عدم التادب بصناعة المنطق وقد يعرض من قبل الاعتياد والمنشا عليها وقد راينا من يعرض له ذلك من قبل الطبع

راما ترد وبعضهم يطالب بشهادة الجمع قر هذا قد يعرض ايضا ٥٥ من قبل الطبع وذلك ان كثيرا من الناس ليس يقدرون ان يتجاوزوا بفطرهم الاقاويل الجدلية الى الاقاويل البرهانية وهولا اذا اعترفوا بالمعقولات فاغا يعترفون بها من جهة ما هي مشهورة فيعرض لهم ان ينكروا كثيرا منها متي عرض أن كانت اضدادها مشهورة مثل ما عرض لمن اعتاد النوع من الكلام المسمى في ٥٥ زماننا علم الاشعرية ان ينكروا امتناع ان يتكون الموجود من لا شي اعنى من العدم مع كونها قضية اجمع عليها الاوائل اعنى انه ممتنع ان يكون عظم من لا عظم حتى لقد رايت كثيرا ممن يتعاطى الحكمة ينكر كونها اولية وكذلك من ينكر ضرورة اختصاص الصور النوعية بموادها حتى لقد نبن سينا على شهرة

عادت کردن و پرورش یافتن پیش میآید، چه پرورش موجب دوست داشتن چیزبست که شخص برآن پرورش یافته، ـ و سبب کینه توزی بارأییکه باآن ناسازگار است، و آن بزرگترین موانع است، ـ زیرا که بسا سرشتهای آمادهٔ دانش را از کار باز میدارد(حالا) میخواهد درین فصل هم بشناساند چیزهائی را که برای مردم در راه ِ اندوختن دانشها از جهت اختلاف سرشت و از جهت نارسا بودن درفن منطق پیش میآید، پس اوگوید:

همانا برخی مردم این حال برای او پیدا می شود که در هردانشی گفتارهای برهانی از جنس برهانهای ریاضی بخواهد، و این حال بیشتر از ناورزیدگی در کارمنطق پدید می آید. و گاهی از نز د خوی گرفتن، و چیزهائی که شخص بر آنها پرورش یافته است، و ما دیدیم کسی را که این حال در او از نز د سرشت پیدا می شود، و اماً گفته او.

« و برخی آنان گواهی گروه را خواستار می شوند » پس همانا گاهی این (حالت) از جانب طبع پیدا می شود ، \_ زیرا بسیاری از مردم بسبب سرشتشان نمی توانند از گفتارهای جدلی برهند ، \_ و بسخنان برهانی بگرایند ؛ واینان هرگاه بمعقولات اقرار کنند جز این نیست که معقولات را از آنرو که مشهور است می شناسند ، ـ پس لازم آید که بسیاری از معقولات را باور نکنند \_ آنگاه که اضداد آنها مشهور باشد ، مانند حال کسانی که بنوعی از سخن که در زمان ما علم اشعریت نامیده می شود خو گرفته اند ، و آن اینست که باور ندار ند که ممتنع است که موجود از ناچیز یعنی از نیستی بوجود آید ، با اینکه این قضیه ایست که پیشنیان بر درستی از ناحز رسید ، مقصودم اینست که ممتنع است عظم از لاعظم پیدا شود ، این انکار تا بآنجا رسیده که بسیار دیدم کسانی که در حکمت دست دار ند \_ در حالتی که او گلی بودن این قضیه را باور ندار ند ، و همچنین است کسی که ضروری بودن اختصاص صورتهای نوعی رابمایه هاشان منکر می شود ـ تا آنجا که می بینیم ابن سینا بامقام اختصاص صورتهای نوعی رابمایه هاشان منکر می شود ـ تا آنجا که می بینیم ابن سینا بامقام

موضعه من الحكمة يقول انه ممكن ان يتولد انسان من التراب كما يتولد الفار وهذا ان كان يعتقده ولم يقله موافقة لاهل زمانه فاغا عرض له ذلك من قبل مباشرته علم الاشعرية الى غير ذلك مما دشبه هذه الاشياء مما يطول تعديدها

و الما قرد انه قد يعرض لبعض الناس ان يطالب بشهادة الشاعر قات هذا ايضا يعرض له من قبل الطباع وهم الذين قوتهم الخيالية غالبة على القوة الفكرية ولذلك نجد هولا الا يصدقون بالامور البرهانية اذا لم يصحبها التخيل فلا يقدرون ان يصدقوا بانه لا ملا ولا خلا ولا زمن خارج الهالم ولا يقدرون ان يصدقوا بان هاهنا الموجودات ليست باجسام ولا هي في مكان ولا زمن وقد عرض 10 هذا لكثير ممن نظر في فلسفة ابن سينا ونسب هذا المذهب اليه وقد والظاهر من كلامه ان نسبة هذا المذهب اليه كذب عليه وقد يعرض هذا من قبل الاعتياد ومن قبل عدم التادب بعلم المنطق يعرض هذا من قبل المنطق التادب بعلم المنطق مستقصى على حقيقته قات هذا هو الطبع الفلسفي وقد تتاكد والتادب هذه المرتبة بالاعتباد والتادب

ا والما تولد ان بعض الناس يتاذى بالكلام المستقصى تتد ذكر هو علته وجعل السبب فى ذلك اما قصور ذهنه عن ضبطه وتحصيله وهذا هو الذى لا يمكنه تعلم العلوم اصلا وقد يكون لموضع

<sup>•</sup> Linea B longior. — • B,d النان ] : a [ الانان ] —  $^{10}$   $B^3,a,d^*,jk$   $\forall$  :  $B^4$  omit. —  $^{12}$   $B^1,(jk)$  ونب  $^{13}$   $^{14}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{16}$   $^{15}$   $^{16}$   $^{15}$   $^{16}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^{15}$   $^$ 

ناموری که او در حکمت دارد می گوید ممکن است انسان از خاك متولد شود، همچنانکه موش ( از خاك) متولد می شود، و او اگر باین سخن اعتقاد می داشته و آنرا برای موافقت با مردم روزگار خود نگفته پس جز این نیست که این اعتقاد از پیاپی نگریستن بعلم اشعری پیدا شده است، وجز این آنچه همانند این چیز هاست و برشمر دن آنها بدر از امی کشد. واماً گفته و او که

### « گاهی برخی مردم را بخاطر میرسد که از گواهی شاعر جویا شود »

پس همانا این نیز ازجهت سرشت بآنان دست می دهد، و اینان کسانی هستند که قوت خیالشان برنیروی اندیشه چیرهاست ، ازینرو می یابیم آنانرا که بچیزهای برهانی تا آنگاه که تخیل آنها را یاری نکند نمی گروند، پس نمی توانند باور کنند که بیرون جهان نه مکااست ، و نه خکلاً، و نه زمان؛ و نه می توانند تصدیق کنند که آنجا موجوداتی است که نه جسم است ـ و نه درجای، ونه درزمان؛ و این حالت برای بسیاری از کسانی که در فلسفه این سینا نگریستند پیدا شده است ، و این عقیده باو نسبت داده شده ، و ظاهر سخنش اینست که نسبت این مذهب بوی دروغ است . و گاهی این حالت از عادت ـ و از ادب نیافتن بعلم منطق پیدا می شود. و اما گفته او که

« همانا برخی مردم میخواهند هرسخنی که گفته میشود بپایان حقیقتش برسد» پس همانا این سرشت فلسفی است، و بسا هست که این پایه استوار شود بخوی گرفتن وآداب آموختن. و اما گفته ٔ او که

« برخیمردمازسخن مستقصی آزرده می شوند» پس بتحقیق او علت آنر ا یاد کرد، وسبب آنر اقر ارداد: یا کوتاهی ذهن از بهوش نگهداشتن و بدست آوردن آن، واین کسی است که اصلا آموختن دانشها برای او ممکن نیست ؛ و گاهی سبب

۱ـ سخن بلند مرتبه و فیلسوفانهٔ عمیق که بکنه مطلب رسد.

الكسل وطلب الراحة وقد يكون كما قال لموضع غلط يعرض له من تشبيهه المناظرة والجدال بالمعاملة فيعتقد ان الاستقصاء فى المعاملة الكلام قبيح مثل الاستقصاء فى المعاملة

ولما كانت اكثر هذه الاحوال الها تعرض من قبل عدم التادب أو بصناعة المنطق فان السطو الها يسمى علم الادب صناعة المنطق ولذلك الله فلهذا ما يجب ان يتادب الانسان في معرفة سبيل كل واحد من الاشياء التي يروم بيانها والها قال ذلك لان صناعة المنطق منها عامة لجميع العلوم ومنها خاصة بعلم علم وليس يمكن ان يكون الانسان اديبا في تعلم كل صناعة الا بتعلم العام منها والخاص وقد الرسطو ان جعل العام منها في علم المنطق والخاص في علم علم علم

ولما خص هذه الصناعة ذكر وصية في الانتفاع بها والغلط يقع المن الناس فيها كثيرا وهو الايضرب الانسان الى تعلمها مع تعلم العلم الذي ينتفع بها أنانه لا يحصل له ولا واحد من العلمين على العلم الذي ينتفع بها أنانه لا يحصل له ولا واحد من العلمين على الواقع منها أنانه من القبيح ان يطلب علم من العلوم والجهة التي منها أنينبغي ان يتبين وهو بمنزلة من أنيروم ان يدل أن الناس على الطريق المجهولة وهو معا أني يتعلمها او يروم ان ينجى السفينة وهو يتعلم علم الملاحة او يشفى المريض وهو يتعلم الطب كا يقال ان متطببا

a,d [ يتملم a,d [ يتملم a,d [ يتملم a,d [ يتملم a,d ] . بتملم a,d [ يتملم a,d ] . بتملم a,d [ يتملم a,d ] . بتملم a,d ] . بتملم a,d [ يتملم a,d ] . بتملم a,d ] . بتملم a,d [ يتملم a,d ] . بتملم a,d ] . بتملم a,d [ a,d ] . بتملم a,d

قوله في سطر٦ : «مايجب» الظاهرانكلمة «ما» زائدة يشهد بذلك نسخة يحيي بن عدى".

سستی و آسایش طلبی است، و گاهی چنانکه گفت بغلط می افتد برای تشبیه کردن مناظره ـ و جدال ، ـ بداد وستد؛ پس در دل مي گير د كه بيايان رسانيدن سخن مانند استقصاء درمعامله زشت است، و چون بیشتر این احوال از جهت ورزیده نبودن درفن منطق پیش می آید همانا ارسطو جز این نیست که صناعت منطق را علم ادب میخواند ، و از بنرو گفت و پس برای همین واجب است که انسان برای شناختن راه هریک از چیزهائی که بیان آنها را آهنگ می کند ادب آموزد » وجزاین نیست که این سخن را برای این گفت ـ که برخی از فن منطق همه دانشها را فرا میگیرد، و بعض دیگر ویژهٔ این دانشآن دانشاست، و ممکن نیست که انسان درآموختن هرفنتی ادیب باشد، ـ مگر بآموختن عام ٌ وخاص آن، و ارسطو را عادت براین است که عام آنرا در منطق بیاورد ـ و خاص را در هردانشی جداگانه، و چون اینصناعت خاصّ است دربارهٔ سود بردن ازآن سفارشکرد ـ درحالتی که مردم بسیار بغلط میافتند، و آن اینست که انسان رونکند بآموختن آن صناعت با آموختن دانشی که بآن سو دمند میشود ، زیراکه برآن دانش وبر هیچیک ازآن دو دانش دست نمی بابد، م چنانکه گفت: « وزشت است که دانشی از دانشها خواسته شود با جهتی که از آن جهت سزاوار میباشد که آن دانش روشن شود» واو مانندکسیاست که میخواهد مردمرا براه ندانسته رهبری کند ـ باوجود اینکه بآموختنآن مشغول می باشد، یا میخواهد کشتی را برهاند ـ درحالتی که کشتی رانی مي آموزد، يا بيمار را بهبو د بخشد. و خو د بآموختن يز شكي مشغول است، چنانكه گو مند پزشکی

۱- در اصل عربی «مایجب» است که بمعنی : واجب نیست باشد وظاهراً «ما» زائد است نسخهٔ یحیی بن عدی هم کلمهٔ «ما» ندارد .

شفى انساناً دوا؟ مسهلا فافرط به الاسهال "فرفع اليه امره فجعل ينظر فى الكتب بماذا" يقطع الاسهال المفرط فحات العليل اثناء" ذلك وهذا شى، يقع فيه جل الناس فلذلك حفظ" منه

## T.16 قال ارسطاطالبس

(م) 'وليس ينبغى ان نطلب في كل علم ان يكون الكلام فيه 5

(ه) مستقصى مثل استقصا الكلام فى التعاليم لاكن اغا ينبغى ان نطلب ذلك فيا لا تشوبه الهيولى ولذلك هذه الجهة ليست طبيعية (٥) من قبل انه خليق ان تكون الطبيعة كلها الا الشاذ منها تشوبها

(a) الهيولى ولذلك ينبغى لنا ان نبحث اولاً عن الطبيعة ما هي فانا اذا

 (٠) فعلنا ذلك ظهرت لنا الاشياء التي تبحث بالنظر الطبيعي وهل 10 ينبغي ان ننظر في علل الاوائل للعلم واحد او لعلوم اكثر من

و هذا شيء ينع فيه جل الناس فلذلك حفظ منه  $B^1$  باذا  $B^2$  باذا  $B^3$  و مذا شيم  $B^3$  و مذا شيم ويم جل الناس فلذلك حفظ منه  $B^3$  و مذا شيم فيه جل الناس فلذلك حفظ منه  $B^3$  و مذا شيم فيه جل الناس فلذلك حفظ منه  $B^3$  و مذا شيم ويم على  $B^3$  و مذا شيم ويم الناس فلذلك حفظ منه  $B^3$  و مذا شيم ويم الناس فلذلك عفظ منه  $B^3$  والناس فلذلك  $B^3$  والناس فلذلك  $B^3$  والناس فلذلك  $B^3$  والناس فلا  $B^3$  والناس فلا والناس فلا

 <sup>(</sup>a) أو \*\*\*\* علينا أن نطلب الفحص التعليمي في : (in marg. B dext. et super.)
 (a) جميع \*\*\*\* الاثنياء \*\*\*\* هيولى لها ولذلك ليس القول هاهنا طبيعيا

ا ب (vel B) adnotat اسطات (sed cf. p. 50,1.1). - 2 v mutil. (vid. lcg. وليس يجب ) - 3 v mutil. (35 mill.). - 4 v mutil. (10 mill.).

<sup>[&#</sup>x27;] Cetera apud Avernoem (?): cf. notam in ima pag. 50.

مردی را داروی مسهل نوشانید، پساسهال بربیمار چیره شد، بیمار از این کاربوی گله برد \_ او بنگاه کردن کتابها پرداخت \_ تابیابد که بچه چیز اسهال سخت درمان می شود، و بیمار درین میانه بمرد، واین چیزیست که بسیاری از مردم گرفتار آن می شوند، از ینرو از اوبیادگار ماند.

#### ارسطو گفت

و شایسته نیست درهردانشی بخواهیم که درآن سخن بپایان رسیده باشد

همانند بپایان رسیدن سخن در تعالیم، ـ لیکن جز این نیست که سزاوارست بپایان رسانیدن سخن را در چیزهائی خواستار شویم که بمایه آمیخته نیستند، و برای همین این جهت طبیعی نیست، ـ زیرا سز اواراست که طبیعت ـ همه طبیعت جز نادری از آن بمایه آمیخته باشد، و ازینر و شایسته است که نخست پیرامون طبیعت جستجو کنیم ـ که چیست؟ چه اگر این کار بکنیم برما چیزهائی پیدا خواهد شد که بنگرش طبیعی آنها را جستجو می کنیم، و آیا سزاوار است که در علتهای نخستین یک دانش بنگریم یا در علتهای نخستین بیش از

و . . . برماست که جستجوی ریاضی،خواهیم در . . . همه . . . چیزها . . . مایهٔ آنها را وبرای همین است که اینجا گفتارطبیعی نیست .

ا واحد" فانه خليق ان يكون لكل طبع -(۱)
 هيولى ولذلك ينبغى" ان نفحص اولا -(۱)
 عن الطباع ما هو فعند ذلك ستتبين" لنا
 الاشيا التي يتبين" عنها" العلم الطبيعى

الوجدت فى نسخة ثم ما نقل اسحق من هذه المقالة وبقى<sup>13</sup> منها ما لا يدرى كم مو وفى ترجمة اخرى فانه خليق الى اخر قوله يقف<sup>14</sup> العلم الطباعى<sup>15</sup>

انفير C.16

انه لما ذكر ان اهم شي في حق من يريد ان يتعلم العلوم هو ها ان يبدا اولا بعلم المنطق ذكر اهم شي ينبغي ان يفحص عنه في علم علم من صناعة صناعة ويتادب به الناظر في العلوم اذهو مما علم علم من صناعة صناعة ان يطلب في كل علم ان يكون الكلام فيه مستقصي مثل استقصا الكلام في التعاليم يتي انه ليس ينبغي ان يطلب الانسان كون نوع التصديق الذي يقع له في البراهين الطبيعية البراهين التعاليمية مثل التصديق الذي يقع له في البراهين الطبيعية يريد ان البراهين التعاليمية هي في المرتبة الاولى من اليقين وان يريد ان البراهين التعاليمية هي في المرتبة الاولى من اليقين وان يريد ان البراهين التعاليمية هي في المرتبة الاولى من اليقين وان يريد ان البراهين الطبيعية تتلوها في ذلك لا أن براهينها ليست داخلة في

<sup>- 12</sup> Sex lineas 5-10 adnotat B\* (non a,d,j). - 13 B\* و من  $^{14}$  B\* (sine laste) عندما  $^{15}$  B\* هـ  $^{16}$  B : ينبغي  $^{16}$  B : ينبغي  $^{18}$  B :  $^{17}$  B :  $^{18}$  هـ  $^{18}$  B (s.p. in.),a,(d),k,L ينبغي:  $^{18}$  B\* (sup. lin.) عنها  $^{19}$  B<sup>1</sup>,L, يقف  $^{19}$  B\* (i.m.),1,2 منها  $^{19}$  B\* (sup. lin.) عدما  $^{18}$  B (i.m.),1,2 منها  $^{18}$  B\* (sup. lin.)

 $C. 16. - {}^{1}B^{*}$  من صناعة المنطق ] ; a [ وصناعة صناعة d [ أ وصناعة صناعة d ] ; a [ وصناعة  $B^{1}$  عن صناعة  $B^{1}$  : البراهين  $B^{2}(c. -a), a, jk$  سالب  $B^{1}$  : البراهين A [ البقين ] A [ البقين

<sup>(1.9) [</sup>In marg. deest finis particulæ 16. - Sed nomen أسطات (cf. p. 49, 11 - etiam 1 [c-e] p. 3,1) videtur indicare esse in fine Textus [p. 50, 1-4] versionem quæ solebat in marginibus apponi].

یک دانش.

زیرا همانا سزاواراینست که هرطبعی را مایه ای باشد، وازینرو شایسته می باشد که ما نخست طباع را جستجوکنیم - که آن چیست ؟ پس نزد این کار برای ما چیزهائی آشکارخواهد شد که با آنهادانش طبیعی روشنشود.

#### تفسير

چون یاد کرد اینکه مهمترین چیز درباره کسی که میخواهد دانشها بیاموزد اینست که نخست بدانش منطق آغاز کند، \_ یادآور شد مهمترین چیزیرا که سز اوار است درهردانش دانش وهرهنر هنر آنرا جستجو کند ؛ و نگرنده درعلوم آنرا نیک بیاموزد، \_ چه آن از چیز هائیست که دربسیاری از اوقات پنهان میماند، پس گفت:

«سزاوار نیستاینکه در هر دانشی خواسته شو د که سخن بپایان رسیده باشد، همچون بپایان رسیدن سخن در دانشهای تعلیمی » یعنی سزاوار نیست که انسان بخواهد نوع تصدیقی که در برهانهای طبیعی برای او پیدا می شود مانند تصدیقی باشد که در برهانهای تعلیمی درمر تبه نخستین باشد که در برهانهای تعلیمی درمر تبه نخستین باشد که در برهانهای طبیعی درمر تبه سپس آنها می باشد، د نه اینکه برهانهای طبیعی درمر تبه سپس آنها می باشد، د نه اینکه برهانهای طبیعی درون.

العلم اليقين فان اليقين عنده يتفاضل فى العلم الواحد بعينه مثل ان نبرهن على الشيء ببرهان مطلق او ببرهان وجود فقط وهو الذى يسمى الدليل واذا كان يتفاضل فى العلم الواحد فهو احرى ان يتفاضل فى العلوم المختلفة الاجناس

- قا ثم عرف الله ينبغى ان يطلب اليقين الذى فى المرتبة الاولى وهذا هو تال لاكن الما ينبغى ان يطلب ذلك فيا لا تشوبه الهيولى وهذا هو علم التعاليم وهذا العلم الذى ينظر فيه ولذلك وهذه الجهة ليست طبيعية علم التعاليم وهذا العلم النظر فى هذا العلم ليس نظرا طبيعيا اذكان الما هو فى اشياء لا تشوبها الهيولى وان نظر فى اشياء تشوبها الهيولى وهى الجهات التى لا تشوبها الهيولى وهى الجهات التى استفادت من قبل الامود التى ليست فى هيولى وهى التى التى استفادت من قبل الامود التى ليست فى هيولى وهى التى شاد كتها فى الاسم والحد بوجه ما مثل كون الاشياء الطبيعية موجودة ومنقسمة الى القوة والفعل والى الواحد والكثرة والى الجوهر والعرض
- ترون الطبيعة كلها الا الشاذ منها 15 تمون الطبيعة كلها الا الشاذ منها 15 تشوبها الهيولى يهية واغا لم يكن هذا طبيعيا لانه ليس يشوب الموجودات التى ينظر فيها الهيولى وكل الامور الطبيعية الا الشاذ منها تشوبها الهيولى يعنى بالشاذ العقل وذلك ان العقل الذى نسبته من الانسان نسبة الكمال الاخير من جميع الموجودات الطبيعية هو

<sup>- \*</sup> a [ يطلب ] B s.p. : d [ نطلب ] - \* In marg. B habetur Y ( sine signo in lin.). - \* a,d (non B.j) om. 2 lin. præc. (hom.) يريد والما لم يكن هذا طبيعيا لانه ليس يشوب الموجودات... تشوجا الهيولى

قوله في السطر ١٣ «الواحدو الكثرة» الصحيح «الكثير» او «الوحدة والكثرة» والاول اولي.

دانش یقین نیستند، زیرا که یقین بنزد وی در یک دانش بعینه بر یکدیگر فزونی دارد، چنانکه ببرهان مطلق برچیزی دلیل بیاوریم یا ببرهان هستی تنها، و آن آنست که دلیل نامیده می شود، و هرگاه برهانها در یک دانش برهمدیگر فزونی می پذیرند پس سزاوار ترست که در دانشهائی که اجناس گوناگون اند برهم فزونی داشته باشند . سپس شناساند که کجا شایسته می باشد که آن یقین که در مرتبه نخستین است خواسته شود، پس گفت :

« ولی همانا جزاین نیست که سزاوار میباشد که این (یقین) در چیزهاثی

جستجو شود که بمایه آمیخته نمی باشند» و آن دانش تعلیمات است، و این دانش است که در آن نیک می نگر د ، و برای همین گفت: « و این جهت طبیعی نیست» یعنی و بهمین جهت بود که نگرش درین دانش نگرش طبیعی نیست، و زیرا که این بحث جز این نیست که در چیز هائی بود که بمایه آمیخته نمی باشند، و اگر در چیز هائی نیک نکریسته شود که بمایه آمیخته اند پس جز این نیست که از آن رو که بمایه آمیزش ندار ند در آنها گفتگو می شود، و آن آن جهته است که از چیز هائی که در هیولی نیستند استفاده کرده اند، و این جهته اجهاتی هستند که با آنها در نام و حد بوجهی انبازی دارند، مانند هست بودن چیز های طبیعی، و بخش پذیر بود نشان بقوت و وفعل، و بیک و وبسیار، وبگوهر و عرض.

سپسگفت: «ازجهت اینکه سز او ارست که همه طبیعت جزنادری از آن بمایه آمیخته باشد» یعنی و جز این نیست که این بحث طبیعی نیست، - زیر ا موجوداتی که در آنها نیک - نگریسته می شود آمیخته بمایه نیستند، وهمه چیزهای طبیعی جز نادری از آنها مشوب بمایه می باشند، مقصودش از نادر عقل است ، - زیر ا عقل که نسبت بانسان مانند نسبت کمال پسین است در همه موجودهای طبیعی

شى ويم من المادة على ما تبين فى كتاب النفس وقد يشك فى هذا ويقال كيف قال الا الشاذ وحال المعقل الذى هو الكمال الاخير للانسان هو حال جميع العقول المفادقة لجميع الاجرام السماوية وذلك انه تبين من هذه انها الكمال الاخير للاجرام الساوية والجواب أنه انها قال الا الشاذ منها بالقياس الى الاجسام الفاسدة الكائنة فان هذه قد يظن انها احق باسم الطبيعة فى المشهور

فعلنا ذلك ظهرت لنا الاشياء التى تبحث اولا عن الطبيعة ما هى فانا اذا ٥ فعلنا ذلك ظهرت لنا الاشياء التى تبحث "بالنظر الطبيعى به اله الدهاء عرف الانسان ما هى الطبيعة بحدها" تبينت له الاشياء الطبيعية والم من غير الطبيعية وذلك انه كلها ظهر فيه شى، من حد الطبيعة حكم عليه انه طبيعى وما لم يظهر فيه شى، من ذلك حكم فيه انه غير طبيعى والطبيعة بالجملة كها قيل هى "مبدا التغيير" فى الاشياء المتغيرة نفسها "ومبدا عدم التغيير وذلك فى الاشياء التى تتغير حينا ولا تتغير حينا ولا تتغير حينا والما الاشياء التى تبقى على الدوام فى فوع واحد ولا تتغير وهى الحركة فى المكان فاسم الطبيعة المقول على هذه وتلك باشتراك الاسم

ولما ذكر اهم الاشياء التي ينبغي ان يتادب بمعرفتها الناظر في ٥ هذا العلم ذكر ايضا امرا ثانيا مهمّا نتلًا وهل' ينبغي ان ننظر في علل

<sup>-</sup> ه  $B^2$ , d, jk وحال  $B^4$ , a وحمل  $B^4$ , a وحمل  $B^3$ , a وحال  $B^3$ , a ( نبخت  $B^3$ , a ( نبخت  $B^3$ )  $B^4$  ( نبخت  $B^4$ )  $B^4$ 

چيز بست که ازمايه ياك است، چنانکه درکتاب نفس پيدا شده است، و بسا درين مطلب شک افتد، و گفته شو د چگونه گفت: جزنادری بااینکه حال عقلی که کمال پسین انسان است همان حال همه عقلهای همه اجرام سپهریاست ـ که ازمایه مجرّداند، ـ زيرا ازحال آنها پيدا شده است كه كمال پسين جرمهاى سپهرى اند، وپاسخ اینست: جزاین نیست که جزنادری از آنها گِفت بقیاس بجسمهائی که تباه شونده کائناند ، زیرا این جسمهایند که نزد مشهور گمان برده میشود که بنام طبیعت سزاوارترند، سیسگفت: « و بهمین جهت سزاوار است که نخست از طبیعت گفتگو کنیم که چیست ؟ چه ما هرگاه چنین کردیم برای ما چیزهائی که بنظر طبیعی از آنها گفتگو میکنیم پیدا شود» یعنی همانا هرگاه مردم طبیعت را بحد " بشناسد که چیست، چیزهای طبیعی از ناطبیعی براو آشکارشود، زیرا هرچیز که درآن چیزی ازحد طبیعت پیدا شد حکم می کندکه طبیعیاست، وآنچه دراو چیزی ازآن (حدّ) پیدا نشد حکم کندکه ناطبیعی است، و بالجمله چنانکه گفته شده طبیعت سرآغاز تغییراست درچیزهائی که خود دگر گون می شوند، وسرآغاز عدم تغییر است و آن درچیزهائیست که هنگامیدگرگون می شوند و هنگامی دیگر دگرگون نمیشوند. و امّا چیزهائی که همیشه دریک نوع ازانواع تغییر میمانند و آن جنبش در جای است ، ـ پس نام طبیعت که براینها و آنها گفته می شود باشتراك نام است،

و چون یادکرد مهمترین چیزهائیرا که سزاواراست نگرنده درین دانش نیک بیاموزد دوّم چیزمهم را نیز یادآوزشد، پسگفت :

« و آیا شایسته باشدکه بنگریم باینکه علّتهای

الإوائل لعلم واحد او لعلوم اكثر من واحد فانه خليق ان يكون لكل طباع هيولى ولذلك ينبغى ان نفحص" اولا" عن الطباع ما هو فعند ذلك تتبين لنا الاشياء التي يتبين عنها العلم الطبيعي بية وينبغى ان يفحص اولا من يريد النظر فى هذا العلم هل النظر فى جميع الاوائل الاربعة لعلم واحد او لعلوم كثيرة فانه ان كان لعلوم كثيرة لم تكن جميع "الاوائل لجميع الموجودات بل بعض الاوائل كثيرة لم تكن جميع "الاوائل لجميع الموجودات بل بعض الاوائل عميا فانه خليق ان يكون لكل طباع هيولي بية وانما وجب هذا الفحص لانه خليق ان يكون لكل طباع هيولي بية وانما وجب طريق الهيولى وان كان ذلك كذلك لم يكن هاهنا علم غير العلم الطبيعي

نه قال ولذلك ينبغى ان نفحص اولا عن الطباع ما هو فعند ذلك ستتبين أن الاشياء التى يتبين منها العلم الطبيعى انما قال هذا لان العلم الطبيعى انما يتبين من غيره بفحصين احدها الفحص عن الطبيعة كها قال اولا والثانى عن طباع موجود موجود ما هو وهذا بين بنفسه وقد استوفى الفحص عن ذلك ارسطو فى غير هذا ألكتاب وفى هذا الكتاب وفى هذا الكتاب وفى هذا الكتاب

الله المحارب عنها به المحارب المحارب

نخستین مربوط بیک دانش است یا بدانشهائی بیش از یکی، پس همانا سزاوار است که هرطباع را مایهای باشد، و ازینرو شایسته باشد که نخست حال طباع را جو یا شویم که چیست ؟ پس بنزد این (جستجو) چیزهائی برما روشن خواهد شد که با آنها دانش طبیعی پیدا می شود، » یعنی و کسی که می خواهد درین دانش نیک بنگرد سزاوارست که نخست جستجو کند (و ببیند) که آیا نیک نگریستن در همه (علتهای) نخستین چهارگانه متعلق بیک دانش است، یا بدانشهای بسیار ؛ چه اگر متعلق بدانشهای بسیار باشد همه علتهای نخستین برای همه موجودات نخواهدبود، بلکه برخی علتهای نخستین (برای همه موجودات خواهد بود)، سپسگفت «پسهمانا سزاوارست که هرطباعی را مایه باشد». یعنی جزاین بود)، سپسگفت «پسهمانا سزاوارست که هرطباعی را مایه باشد». یعنی جزاین بیست که این جستجو و اجب شد زیرا که سزاواراست گمان برده شود که آن سبب که برراه مایه است برای هر موجودی ثابت است، و اگر این چنین باشد اینجا جزدانش طبیعی دانشی نخواهد بود. سپسگفت:

«وازینرو شایسته میباشد که ما نخست از طبایع گفتگو کنیم که آن چیست؟ پس بنزد این گفتگو بزودی چیز هائی که بسبب آنها دانش طبیعی هویدا می شود برای ما پیدا خواهد شد » جزاین نیست که این سخن گفت برای اینکه دانش طبیعی از غیر خود بدو بحث شناخته می شود .

یکی جستجو کردن طبیعت است چنانکه دراوّل گفت

دوّم جویاشدن طباع این موجود آن موجودکه چیست؟ و این سخن خود روشن است و ارسطو دراین کتاب و جزاین کتاب درین مطلب بحث شایان کرده است .

وهنا" انقضى القول فى" هذه المقالة والظاهر من امرها انها <sup>له</sup> تامة"

\*وجدت فى نسخة فهذا كل ما وجدناه من هذه المقالة بالعربية ويتلوا هذه المقالة مقالة حرف الالف الكبرى وهى غير موجودة أصلا بالعربية ثم من بعدها مقالة حرف الباء وهى وحودة بعد الالف الصغرى وجعلنا هذه تالية لحرف الالف الصغرى لما لم توجد الكبرى

<sup>-</sup> % a,j (non B,d) om. verba وهنا ... اضا تامة d om. - % d om. - % Tres lineas 3-5 adnotat  $B^*$  (non a,d,j). - %  $B^*$  وسلوا

### اینجا سخن درینگفتار بپایان رسید و چنین می نماید که این مقاله تمام است

در نسخهٔ ای یافتم «پس این همهٔ آن چیزیست که از این گفتار در عربی یافتیم وبدنبال این گفتار گفتار حرف الف کبری است و آن در تازی اصلا نایاب است پس از آن حرف باء است و آن پس از الف صغری است و این را بدنبال الف صغری آوردیم زیرا که (الف) کبری یافته نشد».

## اعلام الأشخاص والأشياء

# من تفسير الالف الصفري

### لابن دشد

الالف

الآباء: ٩، ١٠. الألف الصّغرى: ٣پ، ٥٥. الآبناء: ٩. الأبناء: ٩. الإنسان: ٧، ١٥، ١٥، ١٥، ٤٥. الإنسان: ٧، ١٥، ١٥، ١٥، ١٥. ابن دقليس: ١٧. . ١٧ محمّد بن احمد –) بابن رشد (ابوالوليد محمّد بن احمد –) الباب: ٤، ٥، ٧. البخار: ٢٠، ٧٠. البخار: ٣٠، ٢٠. البرهان (كتاب –): ٣٠. البرهان (كتاب –): ٣٠.

افلاطون: ۲۰.

۰۱ ، ۱۱ ، ۱۲ ، ۱۲ ، ۱۸ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۱۳ ، ۲۲ ، التّراب : ٤٧ .

.04 ( 2 ) 2 3 ) 4 3 ) 4 9 3 ) 40 .

الأرض: ٢٦، ١٧، ٢٢،١٨، ٢٦، ٢٠، ٢٠، ١٤ . اسحق [بن حنين] : ٣ پ . حرف الألف الكبرى: ٥٤ .

اسطات : ۳ . حروسيس = فرولس : ۹ . الحكماء : ۲۰ . الحكماء : ۲۰ .

عيون الخفّاش: ٤،٧٠ خ الخُفَّاش: ٤،٧،٤. غ الغداة: ۲۲، ۲۸. الدّار: ٤، ٥،٧. ف الفتيان: ٤٤. فرولس = حروسيس : ٩ . الرّجل \_ رجل: ۲۲،۲۲،۲۲،۲۸. ق السَّفينة : ٤٨ . القدماء: ٩، ٣٣. سوفسطائي: ٤٤. اللام (مقالة -): ٢٢ . الشّمس: ٤،٧،٨،١٦. اللّحم: ١٦، ١٧. الصّبح: ٧٤. 1 La: 11, 11, 11, 14, 14, 14, 16, 16 الصّبيّ: ٢٨، ٢٥، ٢٤، ٢٨. . 79 4 77 الصّحة: ١٧. مابعدالطبيعة (تفسير \_): ٢ پ ، ٣ ر، ۳ پ . الضباب: ٢٦، ٢٣. المتقدّمين: ٩. ضياء الشّمس: ٤،٧. المحدثين: ٩. 旦 المريض: ٤٨. طيماوس : ٩ . مشکوة (ستد محمتد -): ۲ر. ع العرسة: ٥٤. المقالة الأولى مميّابعدالطّبيعة: ٣پ. مقالة الله : ٢٢ . العلماء: ١٠.

A

الهواء الفاسد: ٢٨.

5

يحيى بن عدى في حاشة الترجمة : ١٢، الترجمة : ١٢،

ن

النّار ـ نار: ۱۲، ۱۳، ۱۶، ۱۶، ۱۸، ۱۸،

. 79 . 70 . 77

النَّاس: ٣ پ ، ٢ ، ٢٤ ، ٢٧ .

النّفس (كتاب -) : ٨ ، ٢٥ .

النّهار: ۲۸،۲۶.

# فهرست الاصطلاحات

### من تفسير الألف الصغرى لابن رشد

الإلف

الأجسام السّماوية : ١٥ .

الأجسام الفاسدة : ٥٢ .

اجل الطاعات: ١٠.

الأجناس الأربعة : ٤١ ، ٤٢ .

| اجناس الأسباب الموجودة : ٤١ .           |
|-----------------------------------------|
| اجناس العلل المختلفة : ٤١ :             |
| اجناس متقدّم و وسط و متأخّر : ۲۰ .      |
| الأجناس المشهورة : ٤١ .                 |
| اجناس الموجودات : ٧،٧.                  |
| الإحصاء: ٤١.                            |
| اختصاصالصّور النّوعية بموادّها : ٤٦ .   |
| اختلاف الطّباع : ٤٦ .                   |
| الإختيار : ٣٣ .                         |
| الأخير ـــ اخير ـــ اخيرة : ١٨، ٢٠، ٢١، |
| . ٣٧ . ٣٥ . ٣٤ . ٣٢ . ٣٠ . ٢٥           |
| . 07 6 47                               |
| ادراك : ٣٦ .                            |
|                                         |

ادراك الحق : ٦.

ادراك الموجودات: ٧.

الأربعة الأجناس المشهورة : ٤١ .

آزليّ: ۲۲، ۲۲، ۲۹، ۲۹، ۳۰.

الأسباب: ۱۲، ۱۵، ۲۰، ۲۲، ۲۵،

. \$\$ ( \$1 ( \mathfrak{T} \mathfr

الأسباب الأربعة : ١٧ .

اسباب الأشياء وحدودها : ١٢ .

الأسباب الثّلثة: ٣٤.

الأسباب الغائيّة : ٣٢،٣١ .

الأسباب الفاعلة : ٤٤ .

الأسباب المادّية: ٢٥.

الأسباب المحرّكة: ١٩، ٢٠، ٢٥.

الأسباب المحسوسة الفاعلة : ٤٤ .

الأسباب الموجودة: ٤١.

الأسباب والمسبّبات : ٤٤ .

الإستقامة ــ استقامة : ١٦ ، ١٨ ، ٢٩ .

الإستقصاء: ٥٥ ، ٨٨ .

الإستقصاء في المعاملات ــ المعــاملة :

: ٤٨ . ٤0

استقصاء الكلام في التعاليم: ٤٩، ٥٠.

الاسطقسات: ٢٩.

الإسهال : ٤٩ .

الإسم : ١٣ ، ٥١ .

اشتراك الإسم : ٥٢ .

اشرف الأعمال: ١٠.

اشرف العبادات : ١٠ .

الأشياء: ٥،٧،٨،١٠،١٢،١٣،

AY , PY , TY , TY , TY , TY ,

\$ 7 , 6 7 , 7 7 , 7 9 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 , 7 5 ,

. 07 . 01 . 0 . . £9 . £A . £V

. 04

الأشياء بالفعل : ٣٩ .

الأشياء الحارّة: ١٤.

الأشياء الطّبيعيّة: ٥١، ٥٠.

الأشياء الغير المتناهية : ٢١ ، ٣٨ ، ٣٥ .

الأشياء التي لاتحتمل القسمة: ٣٧.

الأشياء المتغيّرة بنفسها: ٥٢ :

اشياء متناهية : ٢٩ .

الأشياء المتوسّطة : ١٨ ، ١٩ .

الأشياء المعلومة : ٣٨ .

الأشياء المنسوبة الى النّوع المتأخّر: ١٨. الأشياء الموجودة : ١٣ ، ١٥ ، ١٦ ، ٣٣٠.

اصحاب الفعل: ١١.

الإضافة : ٧ .

اضداد: ۲۶.

اضعف الأبصار: ٨.

انقضاء: ٣٠. اعتقاد يقين: ٥٤.

الإعتياد: ٤٧، ٤٦.

اعظم المحسوسات : ٨ .

اعيان: ٤،٧.

الأفعال : ٣١ ، ٣٣ ، ٣٤ .

افعال الروبيّة والإختيار : ٣٣ .

الأقاويل ــ اقاويل : ١٠ ، ٤٤ ، ٤٦ .

الأقاويل البرهانيّة : ٤٦ .

اكثر الحق : ٧ .

الألغاز : ٤٣ .

الألغاز والأشياء الشّبيهةبالخرافات: ٤٣.

الأُلْفة: ٤٢، ٢٤.

الإمتناع: ٥.

امتناع تصوّر الأمور المفارقة : ٨ .

أمثال : ٤٤ .

الأمور البرهانيّة : ٤٧ .

الأمور الطّبيعيّة : ٥ .

الأمور العائقة عن الوقوف على الحقّ :

: 24

الأمور المعروفة بانفسها : ٤٤ :

الأمور المفارقة : ٨ .

انفس: ۱۰.

الإنقياد: ٤٢ .

انكار الأسباب المحسوسة الفاعلة: ٤٤.

انكار الضّرورة المعقولة من الأسباب

والمسلمات: ٤٤.

انكار وجود الطّبائع والقوى : ٤٤ .

الأنواع ــ انواع : ١٦ ، ١٨ ، ٣٨ ، ٤١ ، . 07 ( 22

انواع الأقاويل : ٤٤ .

انواع التّغيّر : ٥٢ .

انواع العلل: ١٦، ٢١.

اوساط: ١٨.

اواخر : ٣٢ .

الأوائل ــ اوائل: ١٢، ١٣، ١٤، ٢٦، ٤٦،

: 04

الأوائل الأربعة : ٥٣ .

الأوّل \_ اوّل : ۲۱،۲۰،۲۱،۲۲،۲۲،

. 47 . 40 . 45 . 49

اولى الأشياء بالحقّ : ١٢ .

اولي بالوجود: ٣٤ :

الأوَّل الأعلىٰ : ٣٧ .

اوّل الزّمان : ٧ .

اوّل المتقدّم : ٣٥ .

اوّليّـة : ٤٦ .

اهل الحقّ : ١١، ١٧.

ايسية : ١٣ .

ب

البراهين : ۲۲ . ۶۶ ، ۵۰ .

براهين التّعاليم : ٤٦ .

البراهين التّعاليميّة: ٥٠ .

البراهين الطّبيعيّة: ٢٢، ٥٠.

براهين العلم الـّطبيعيّ : ٢٢ .

البرهان ــ برهان : ۲۰ ، ۲۲،۲۵،۲۲ .

البرهان العام على تناهى الأسباب المادّية:

. 40

البرهان على تناهى الأسباب المحرّكة المرّكة . ٢٣ .

برهان مطلق : ٥١ .

برهان وجود : ٥١ .

البرهانيّة: ٤٦، ٤٧.

البغضة للرّأى المضادّ : ٤٦ .

ت

التّــأدّب: ٤٨، ٤٧، ٤٦.

التّــأدّب بصناعة المنطق : ٤٦ ، ٤٨ . التّــأدّب بعلم المنطق : ٤٧ .

تأليف اللّحون : ٩ .

التّام: ٢٨ .

التّخيّل: ٤٧ .

التّركيب : ٣٧ .

التّشوّق : ٥ .

التّصديق : ٣٠ .

تصوّر الأُمور المفارقة (امتناع —) : ٨ . التّعاليم : ٤٤، ٢٦، ٩٤، ٥٠، ٥١ .

التّعاليميّة (البراهين --) : ٥٠ .

تعلّـم العلوم : ٥٤ ، ٧٧ .

التّغيّر: ٢٩، ٥٢ .

تكرير المتناهى : ٣٨ .

التَّكُوَّن : ٢٣ ، ٢٤ ، ٢٦ ، ٢٩ .

تناهى الأسباب الغائيّة : ٣١ .

تناهى الأسباب المادّيّة (البرهان على \_)

تناهى الأسباب المحرّكة المتحرّكة (البرهان

على) : ٢٥ .

تناهى السّببين الفاعل والمادّة : ٣١ .

تناهى كلّ واحدمنالأجناسالأربعة: ٢٤.

توسيّط : ۲۰ .

حدّ الطّسعة: ٥٢. ح الحدود \_ حدود: ۲۲، ۳۵، ۳۵، ۳۷. الجللة: ٥. الحدود الموجودة: ٣٧. الجدال بالمعاملة: ٤٨. جدلي - الجدلية: ٤٤، ٤٦. حرف ما هو: ٣٤، ٣٥. الحركة \_ حركة: ١٦: ٥٢. الجرم السّماويّ : ١٧ . الحركة في المكان: ٥٧. جزء اخير : ٣٨ . الحسّ : ٨. جزء عظیم: ۷،۷. : ٤٠ ( ٣٩ : , -> جزء قليل: V. الحق ّ ـ حق ّ : ٣ ب ، ٤ ، ٥ ، ٦ ، ٧ ، الجزء المتأخر: ٣٥. (10:18:17:17:11:1. جزء متقدّم : ٣٥ . . 0 . 6 24 الجملة: ٢٠ ، ٢١ . حقائق الأشياء : ٤٣ . الجنس \_ جنس: ٧، ١٤، ١٨، ٢٣، الحق المطلق: ١١. . 11 474 470 الحقيقة: ٤٧. الجود: ۳۱، ۳۲. حقيقة الأشياء: ١٣. الجوهر: ٥١. الحكمة: ٤٧، ٤٦. جهة السّهولة: ٧. جهة الصّعوبة: ٧: الحلّ : ٣٧ . الجهل: ۲۷: خ الجيد: ٣٢، ٣٣. الخالف: ١٠. الجيَّد والفاضل : ٣٣ . الخالق: ١٠ ٪ الخرافات: ٤٣.

الحدّ ـ حدّ : ١٤ ، ٣٥ ، ١٥ ، ٥٠ .

الخطّ \_ خطّ : ١٨ ، ٣٦ ، ٣٨ .

خط مسنقیم : ۱۸ . السَّالف: ١٠. خطسة \_ خطابية: ٤٤. السّبب \_ سبب : ۳۲، ۳۲، ۳۶، ۳۸، خلاً: ٤٧ . . 04 . 27 الخلقة: ٥. السّب الأخير: ٣٢. الخيالية (قوة): ٤٧. سبب تال : ۳۱ . ٥ السبب الغائي \_ سبب غائي : ٣٢ . الدّليل: ٣٢، ٥٤، ٥١. السّبب الفاعل والمادّة (تناهي –) : ٣١. الدّوام : ٥٢ . السّب المادّي: ١٧. دور: ۲۳. سبيل التعاليم: ٤٤. السبيل الموصلة الى الحق : ٥ . الذات \_ ذات : ۲۱، ۲۱ . السّعادة: ١٧. ذو الغاية : ٣١ . السَّماع (الثَّامنة والثَّانية) : ٢٢ ، ٣٣ . ذو قدر: ۲،۶. السّماويّ (الجرم-)السّماويّة (الأجرام-): الذّهن: ٣٦، ٣٨، ٧٤. . 70 ( 17 ( 10 السهولة: ٤،٧،٤٥. الرّأى المضادّ: ٤٦،٤٣. ش الرّويّة والإختيار : ٣٣ . الشّاذ: ٥١، ٥٥. الشّاءر: ٥٥، ٧٧. رياضي : ٤٤. الشّرايع : ٤٤ . الشرعية (الآراء -): الزَّمان ــ زمان : ٢،٧،٦٤ . الشربعة الخاصة بالحكماء: ١٠. الزّمن : ٦ ، ٤٧ .

الصّورة الاولى ــ صورة اولى : ٣٧ .َ

الصّور: ٣٥، ٣٩.

الصّور الحادثة : ٤٠ .

الصّور المتكوّنة : ٤٠ .

الصّور النّوعيّة : ٤٦ .

الصّور الهيولانيّة : ٨ .

ض

الضّرورة : ٤٤ .

ضرورة اختصاص الصّور النّوعيّة بموادّها:

. ٤٦

الضّرورةالمعقولةبينالأسبابوالمسبّبات:

. ٤٤

الضّروريّات الموجودة في طبيعة الإنسان:

. ٤٤

ط

الطّاعة: ١٠.

الطّاعات : ١٠ .

الطّب: ٤٨.

الطّباع – طباع: ٤٤، ٢٦، ٧٤، ٥٠،

۰ ۵۳

طباع النّاس: ٤٤.

الطّبايع : ٤٤ .

شعرى : ٤٤ .

الشّوق : ٥ ، ٥٤ .

الشّيئ \_ شيئ : ٤ ، ١١ ، ٢٧ ، ٢٣ ،

37, 67, 77, 77, 77, 87,

. 40 . 45 . 44 . 47 . 41 . 4.

(0)(0,(2),2)(0)

. 07

الشّيئ الكامل: ٢٦.

الشّيعيّ النّاقص : ٢٦ .

شيئين متناهيين : ٢٩ .

ص

الصّعوبة: ٤،٧،٨.

صعوبة ادراك الموجودات: ٧.

الصَّنائع العلميَّة والعمليَّة : ١٠ .

الصّناعات: ٣٣.

صناعة: ٤٦، ٨٤، ٥٠ .

الصّناعة العامّة : ١٥ .

صناعة المنطق: ٤٦، ٨٤.

الصُّورة ــ صورة : ١٩،١٨، ٢٥، ٢١، ٣١،

37,07,77,87,03,73.

صورة اخيرة : ٣٧ .

صورة الأشياء : ٣٥.

الطّبع: ۷، ۸، ۲۶، ۷۷، ۵۰.

طبع الإنسان: ٧ ، ٤٤ .

الطّبع الفلسفيّ : ٤٧ .

الطّبيعة ـ طبيعة : ٣ پ ، ٤ ، ٧ ، ٧ ،

٨١١٦، ٢٣، ٣٣، ٥٣، ٤٩، ١٥،

. 04

طبيعة الجود: ٣١، ٣٢.

طبيعة الحدود: ٣٥.

طبيعة الخير: ٣١.

طبيعة المتكوّن: ٣٩.

الطّبيعيّ ــ طبيعيّ : ١٥، ٢٢، ٩٩، ٥٠،

. 07 . 07 . 01

الطّبيعيّة - طبيعيّة: ٢١، ٢٢، ٤٩، ٥٠،

. 01

الطّريق الموصلة الى الحقّ: ١١.

طلب الحق : ١١ :

طلب الفضيلة: ٤٣.

طول الزّمان : ٦ .

ع

عائق: ٤٤ .

العادة \_ عادت : ٤، ٤٢، ٤٣.

عام : ٤٢ .

العالِم - عالِم: ٢٣، ٢٧، ٨٨، ٣٧.

العدم \_ عدم: ٢٦ ، ٢٧ ، ٢٩ ، ٤٦ .

عدم الشيعي : ٢٩ .

عدم العلم: ٧٧.

العرض ــ عرض (بـ): ۲۱، ۵۱.

عظم: ٤٦.

العقل ـ عقل : ٢٤ ، ٣٣ ، ٣٣ ، ٣٤ ،

. 01 6 27

العقل العمليّ : ٣٤ .

العقول ــ عقول : ٩ ، ١٠ ، ٢٠ ، ٢٥ .

العقول المفارقة : ٥٢ .

العليّة \_ عليّة: ١٢، الى١٧،١٧، الى٢٢.

علَّة الجملة : ٢٠ .

علّة للأخير: ٢١، ٢١.

علّة واحدة : ٢٠ .

العلل - علل: ١٥، ١٦،١٩،١٩،٤١،

. 04 . 29

علل الأوائل : ٤٩ ، ٥٢ .

علل الأشياء الموجودة : ١٦ .

علل متناهية : ١٩ .

علل متَّفقة بالجنس: ١٨.

العلل المختلفة: ٤١.

العلم - علم: ٤، ٥، ١١، ١٢، ١٣،

· £7 · £1 · WV · W7 · YV · YY

. 01 . 0 . . £ 4 . £ 1 . £ 1

علم الأشعريّة: ٤٧،٤٦.

العلم بالحدود الموجودة : ٣٧ .

علم التّعاليم : ٥١ .

علم الحق : ١١.

العلم الطّبيعيّ : ١٥ ، ٢٢ ، ٥٠ ، ٥٣ .

العلم العمليّ : ١٢ .

علم الكلام: 33.

علم الملاحة: ٤٨.

علم المنطق: ٤٧ ، ٨٨ ، ٥٠ .

علم نظريّ : ١٢ .

العلم الواحد : ٥١ .

العلم اليقين : ٥١ .

العلميّة: ١٥.

العلوم – علوم : ٦ ، ١٢، ١٣، ٢١، ٣٣،

٥٤، الي ٥١، ٥٣، ٥٤.

علوم الحق" : ١٣ .

العلوم الطّبيعيّـه : ٢١ .

العلوم المختلفة الأجناس : ٥١ .

العلوم المنسوبة الى الفلسفة : ١٢ .

العلوم النَّظريَّة : ١٢ ، ١٣ .

علوم اليقين : ٥٤ .

العمل: ١٢.

العمليّ ــ العمليّة : ١٠، ١١، ١٢، ٤٣ .

العنصر : ٤٠ .

العوائق عن تعلم العلوم: ٤٤، ٥٥، ٢٦.

غ

الغائبي : ٣٢ .

الغاية \_ غاية : ١١، ١٥، ٣٠، ٣١، ٣٢،

. ٣٤ ، ٣٣

غاية اخيرة : ٣٢ .

غاية المعرفة العمليّة: ١١.

غاية المعرفة النَّظريَّة : ١١ .

الغاية المقصودة : ٣٣، ٣٤.

الغاية المقصودة بالأفعال: ٣٤.

الغاية من الحق : ١٥.

الغلبة العداويّة : ١٦ ، ١٧ .

غير متناه ـ غير متناهية ، غير المتناهي ،

غير المتناهية : ١٦، ١٩، ٢١،

. 47 . 40 . 45 . 47 . 41 . 4.

. 11 ( 2 . 49 . 47 . 47

غير موبجود: ٣٧.

غبر نهاية: ١٦، ١٧، ٢٢، ٢٤، ٢٥،

. 40 , 47 , 79 , 47.

الفار: ٤٧.

الفاضل: ٣٢.

الفاعل: ٣١ : ٤٢ ، ٤٢ :

الفحص عن الأشياء: ١٠، ٤٩.

الفحص عن جميع الموجودات : ١٠ .

فصل اخير: ٣٧.

فصول: ۳۷.

الفضائل: ٤٣.

الفضيلة: ٤٣، ٣٢.

الفطر الذكبّة: ٤٣.

الفطر المعدّة للعلوم : ٤٦ .

الفعل ـ فعل (بـ): ۲۱،۲۹،۲۹،۳۱،

. 01 ( 27 , 79 , 78 , 77

الفكرية (القوة -): ٤٧.

الفلسفة: ١١، ١٢، ١٢.

فلسفة ابن سينا : ٧٤ .

الفلسفة المعرفة النَّظريّة: ١٢، ١٢.

الفلسفة النّظ بيّة: ١٣.

الفلسفي : ٧٤ .

ق

القدر الواجب: ٥.

القسمة: ٣٦، ٣٧، ٣٨.

قسمة الجنس الى الأنواع : ٣٨.

قصر الزّمان: ٦.

قضيّة: ٧٤.

القوة: ٢٩، ٢٩ ، ٤٧ ، ٥١ .

القوة الخالية: ٤٧.

القورة الفكرية: ٧٧.

القوى : ٤٤.

القياس: ١٤، ١٢.

القياس الشّرطيّ : ١٤.

الكائن \_ كائن : ٢٣ ، ٢٤ ، ٢٨ ، ٣٩ ،

. ٤ .

الكامل: ٢٦.

الكثرة: ١٥.

ما منه ابتداء الحركة : ١٦ .

ماهو: ۳٤، ۳٥.

مبادئ الأجرام السّماويّة : ١٥ .

مبادئ الأشياء: ١٥.

مبادئ الأشياء الموجودة : ١٣ ، ١٥ .

مبادئ الاُول : ٤٤ .

مبادئ القصوى : ١٥.

المبادئ المفارقة البريّة منالهيولي : ٧.

مبتدء: ۳۰.

المبدء - مبدء: ۲۰، ۳۰.

المبدء الأوّل – مبدءٌ أوّل : ٣٠،٢٩،٧.

مبدء التغيّر : ٥٢ .

مبدء هيولانيّ : ٢٥ .

المتأخّر ــ متأخّر : ١٨ ، ١٩ ، ٣٥ .

المتحرّك \_ متحرّك \_ المتحرّكة ، ٢٠،

. 44 . 40 . 41

متطبّب: ٤٨ .

المتعلّم: ۲۲، ۲۷، ۲۸.

المتقدّم ــ متقدّم ــ متقدّمة : ١٨ ، ١٩ ،

. 40 . 45 . 47 . 4.

المتكـوّن ــ متكوّن ــ المتكوّنة : ٢٣ ،

. 2 . . 79 . 77 . 77 . 70

الكثير: ٢١.

الكلام (علم -) : ٤٤ .

الكلام المستقصى : ٥٤، ٧٧.

كلّ الحقّ : ٧ .

الكلَّىّ : ٤٢ .

الكمال: ٥١، ٥٥.

الكمال الأخير : ٥٢ .

الكون : ۲۰، ۲۷، ۷۷، ۲۸، ۰۶.

كينونة : ١٣ ، ٤٠ .

J

لاشيء : ٤٦ .

لانهاية: ١٦، ١٧، ٢٣، ٥٥، ١٤،

. 28 . 27

اللَّحون (تأليف –) : ٩ .

٩

مابعدالطّبيعة : ١ ، ٢ ، ٣ .

المادّة: ١٧، ١٩، ٣١، ٢٥.

مادّى : ۱۷ .

المادّيّة - مادّيّة : ١٨ ، ٢٥ .

ما لانهاية له: ٤١.

ما له ابتداء: ۲۲، ۲۵.

ما ليس له مبدء " اوّل : ٣٠ .

المتناهي ، المتناهية ـ متناهي ، متناهية : المركب المتك

P1 . 7 . 17 . 07 . 77 . P7 .

· ٣٨ · ٣٦ · ٣٥ · ٣٤ · ٣٢ · ٣٠

. 27 . 21 . 2 . 49

المتوسط ، المتوسطة \_ متوسط ، متوسطة :

. ۲۷ ، ۲۱ ، ۲ ، ، ۱۹ ، ۱۸

المتوسيّطات: ١٩ ، ٢١ .

المتوسّط بينالعلم والجهل: ٧٧ .

المجتمع: ٤، ٦.

المحبّة: ٤٦.

محدثين: ٩.

المحرّك، المحرّكة ـ محرّك، محرّكة:

. 40, 41, 4, 14, 14.

المحرّك الأوّل: ٢١.

المحرّكة المتحرّكة: ٢٥.

المحسوس: ٨، ٤٤.

المحسوسات : ٨.

المدرك: ٤٢.

مراتب أهل الحق": ١١.

المرتبة الأولى : ٥٠ ، ٥١ .

المركب : ٣٩.

المركبات: ٢٩.

المركب المتكوّن: ٣٩.

المركب من الهيولي والصورة: ٣٩. المريض: ٤٨.

المساوات: ٤٠.

المساوات . ۲۰ .

المسبّبات: ٤٤.

المستديرة : ٢٩ .

مصنوعات : ۱۰ .

المطابقة: ٤٠.

المطلق (الحق -): ١١.

المعارف : ٧ ، ٣٥ ، ٤٣ .

المعارف الإنسانيّة : ٤٣ . المعارف الأوَل : ٧ .

المعارك الدون . ٧ المعاملات : ٤٥ .

المعاملة (الجدال ، \_) : ٤٨ .

المعاني : ١٤.

المعدوم ــ معدوم : ٢٣ ، ٢٧ .

معرفة الحق" : ١١ ، ١٢ .

معرفة حقائق الأشياء : ٤٣ .

المعرفة الحقيقيّة: ١٣.

المعرفة العمليّة : ١١ .

المعرفة النّـظريّـة : ١٢، ١٢ .

المعقول ــ معقولة : ٨ .

الموجودات: ٦، ٧، ١٠، ١٤، ١٥، ١٩،

. 04, 01, 50, 44

الموجودات الطّبيعيّة: ٥١ .

ن

النَّاظر فيالعلوم : ٥٠ .

النَّاقص: ٢٦ ، ٢٨ .

النَّاموس : ٤٣ .

نذالة: ٥٥.

النّـظر الطّـبيعيّ ــ نظر طبيعيّ : ١،٤٩،

. 04

نظر عام ّ : ۲۲ .

النّظر في الحقّ : ٣پ .

النّفس: ٤،٧.

النّغوس : ٤٣ . النّوامس : ٤٣ .

النَّوع: ١٦، ١٨، ٢٥، ٢٨، ٢٩، ٣٧،

. 04

النَّوع الآخير : ٣٧ .

النُّوع المتأخّر : ١٨ .

النُّوعية : ٤٦ .

النّهاية ـ نهاية : ١٦ ، ١٧ ، ٢٢ ، ٢٤ ،

نهاية العقل: ٣٣.

معقول بالطّبع : ٨ .

المعقولات : ٨، ٤٦ .

المعقولات البريّة من الهيولي : ٨ .

المعلوم: ٢٥.

المعنى : ١٣ ، ١٤ .

مفارقة : ٨ .

المفروضة : ۲۱ . مقدار ذو قدر : ۲، ۲ .

مقدّم: ١٤.

مقدّمة : ١٤ . المكان – مكان : ٤٧ ، ٥٠ .

ملاً : ٧٤ .

الملاحة (علم –) : ٤٨ .

ممتنع : ٤٦ .

الممكن: ٤٤.

المناظرة : ٤٨ .

منتهی اخیر : ۲۵ .

المنطق (علم -) : ۶۶ ، ۷۷ ، ۸۸ .

منقض ٍ ــ المنقضى : ٣٠.

المهندس: ٣٨.

الموجود ــ موجـود : ۲۳ ، ۲۲ ، ۲۷ ،

. 27 . 47 . 47 . 40 . 42 . 47

الواحد \_ واحد: ٢١، ٥١ .

الوجود ـ وجود: ١٣، ١٤، ١٥، ٢٣، الوعورة: ٥.

. TO . TE . TI . T9 . TV . T7

وجود الأوّل: ٣٥.

الوجود بالفعل: ٧٧.

وجود الطّبايع والقوى : ٤٤ .

وجود الشّيء: ٢٩.

وسط: ۲۷، ۲۷.

وسط بين العدم والوجود بالفعل: ٧٧.

الوصول إلى الأشياء: ٣٧ ، ٣٧ .

A

الهياولي - هياولي : ٧ ، ٨ ، ٣٩ : ٠٤ ،

. 04 . 01 . 0 . . 29 . 27

هيولاني : ٢٥ .

هيولانية: ٨.

ى

البقين: ٥، ٥٠، ١٥.

### بنام خداوند بخشنده مهربان

در پاسخ گروهی از شاگردان همنام و پدر بزرگوارم که فهرست آثار علمی اورا خواستار شدهاند عرض میکنم :

آثار پدرم بر دوقسماست اوّل آنچه زیر نظر او منتشر شده مانند فهرست کتابخانه اهدائی ماکه دانشگاه تهران آنرا زیر نظر مستقیم ایشان درهفت مجلّد جلد اوّل در سال ۱۳۳۰ منتشر کرده ، و بمساعی او در خود آن فهرست مکرّر تصریح شدهاست .

و مانند نه مجلّد کتاب که آنهارا از محل سهم امام علیه السّلام زیر نظر مستقیم خود چاپ و همه را باشخاصی که شایستگی داشته اند و بمؤسّسات مجاناً اهدا کرده است ، و فهرست اسامی این کتابها درصفحه ۳ شرح کتاب النّاسخ والمنسوخ که در سال ۱۳٤٤ چاپ شده مذکور است :

دوم: آنچه بی دخالت کسی منحصراً از اندیشه و خامهٔ خود او تراوش کرده که گویا بیشتر همین قسم منظور است ، ولی نگاشتن فهرست این قسم بدرستی میستر نیست زیرا:

وی گرچه از آغاز جوانی هرکتابی ـ که میخواند تصحیح میکرد ، و بر آنگاه که آن حاشیه مینگاشت و اندیشه های خویش را یادداشت میکرد ، ولی از آنگاه که مهمترین تصانیف او در بیش از یکهزار و پانصد صفحه (همچنانکه خواهرم در مقدّمهٔ نمونهٔ اشعارش چاپ تهران ۱۳۳۹) تذکر داده ، از دست رفت ، خاطرش رنجور شد ؛ و از آن پس بیادداشتهائی که مینگاشت علاقهٔ چندان نشان نمی داد

ازینرو بیشتر آن یادداشتها ازمیان رفته؛ وکتابهائیکه او تصحیح کرده جزمعدودی که درکتابخانهٔ اهدائی ما در دانشگاه یادرکتابخانهٔ مجلسشورای ملتی مضبوط میباشد ـ پراکنده شدهاست ، و تقریرات درس او در دوره های دکتری حقوق و دکتری اللهیات که نزد دانشجویان متفرقاً یافته می شود .

امیّا آنچه باقی مانده برخی مطلقاً بچاپ نرسیده مانند رساله تز دکتری او در رشته ادبیّات که مهمترین مأخذ مرحوم استاد احمد بهمنیار بوده است در تألیف مقدّمه کتاب تاریخ بیهتی تألیف ابوالحسن بیهقی (متوفیّی بسال ٥٦٥) چاپ تهران . و رساله تجرّد نفس مردمی و جز اینهاکه نزد ما موجوداست .

و بعضی زیر چاپ رفته و ناقص مانده است مانند شرح فارسی بر کتاب اللمعة الدمشقیّة ـ که قسمتی از آن متدرّج یا در پاورقی روزنامهٔ سبیل الرشاد در مابین سالهای ۳۰۱ تا ۳۰۵ شمسی منتشر شده ، و مانند روانشناسی ابن سینا با تعلیقات مفصّل فارسی و شرح فارسی بر درایة الحدیث شهید دوم که از هریک یکی دو فرم چاپ شده ، و مانند مقدّمهٔ بسیار مبسوط بر رسالهٔ عشق ابن سینا که قسمتی از آنرا درمجلّهٔ مهر چاپ کردند و بقیّهٔ آن در ادارهٔ همان مجلّه ناپدید شد ، وشرح عربی و تعلیقات مفصّل بر کتاب تتمّة صوان الحکمه که چهل صفحهٔ آن در ۱۳۰۹ شمسی چاپ شده و چاپ بقیّه دچار تعطیل گردید .

امًا آنچه از آثار وی کاملاً چاپ و منتشر شده بدین قرار است : ۱-کتاب کلمة التّوحید جلد اوّل درامور عامّه وفلسفه ٔ اولیٰ (فارسی) ٔ چاپ ۱۳٤۲ قمری .

۱ ـ این کتابرا پدرم در دو جلد نگاشته ـ پاکنویس جلد دوم آن هم در الهیات اخصاست ، و بخط حجة الاسلام آقای حاج شیخ محمود یاسری امام جماعت مسجد ارك نزد ما موجود است .

۲ ــ تعلیقه بر فصل ماهیّته انّیّته از امور عامّهٔ اسفار (عربی) چاپ ۱۳٤٤ قمری .

۳ - کلید بهشت تألیف قاضی سعید قمی بتصحیح و تعلیق و مقدّمه بقلم
 ایشان (فارسی) چاپ ۱۳۱۵ شمسی

٤ – ره انجام كويا از افضل الدين كاشانى درشماره ٥ مجلة دانشكده معقول ومنقول باتصحيح ومقدمه ايشان (فارسى) چاپ ١٣١٥ شمسى .

 ه ــ شرح بيع (درس سال دوم دانشكده ٔحقوق) (فارسی) مكر ر چاپ شدهاست .

۲ – ترجمه نه فصل اشارات ابنسینا بتصحیح مرحوم سیدحسن مشکان از صفحه ۲۰ تا ۷۸ (فارسی) چاپ ۱۳۱۶ شمسی .

۷ ــ الوجیزه تألیف شیخ بهاءالدین عاملی در درایه با مقدمه و تصحیح پدرم (عربی) چاپ ۱۳۶۵ قمری .

۸ ــ المحرّك الأوّل تاليف ابوسليمان سجستاني در فلسفه بامقدّمه وتصحيح ايشان (عربی) چاپ ١٣٦٥ قمری .

٩ ـ ترجمه رساله عشق ابن سينا باتصحيح ايشان (فارسي) .

۱۰ ــ ترجمه تتمّة صوان الحكمه » » »

تاریخ چاپ این دو را تحقیقاً بیاد ندارم ولی میدانم در حــدود سالهای ۱۳۱۹ تا ۲۲ چاپ شدهاست .

۱۱ – الصّحيفة الكاملة السجاديّة با مقدّمه بقلم ايشان (عربي) چاپ ١٣٦١ قمري .

۱ ـ بر این مقدمه حضرت آیة الله آقای سید شهاب الدین النجفی المرعشی مد ظله ذیلی نگاشته اند که با اصل مقدمه مکرر چاپ شده است و آقای صدر بلاغی اصل و ذیل هردو را بفارسی ترجمه کرده اند که آن ترجمه هم مکرر چاپ شده است و این هردو بزبان اردو نیز ترجمه و منتشر شده است .

۱۲ – تلخیص البیان فی مجازات القرآن تألیف شریف رضی (ره) بامقدّمه
 و تصحیح و تعلیق و هشت فهرست بقلم پدرم (عربی) چاپ ۱۳۷۲ قمری .

۱۳ – درّةالتاج تألیف قطبالدّینشیرازی چاپوزارتفرهنگئ (فارسی) سال ۱۳۱۷ شمسی .

۱۶ ـــ رسالهٔ رگشناسی تألیف ابنسینا بامقدّمه وتصحیح وتعلیق (فارسی) دو بار چاپ شدهاست ــ یکبار درسال ۱۳۱٦ ، بار دیگر درسال ۱۳۳۰ .

۱۵ ــ دانشنامهٔ علائی در ۲مجلّدکه پشت یکی از این دوجلد اشتباه چاپ شده بود واین مطلبرا در روزنامهٔ کیهان همان زمان تذکر دادند (فارسی) چاپ ۱۳۳۰ شمسی .

۱۲ المحجة البیضاء تألیف محقیق فیض کاشانی در چهار مجلید بزرگ بتصحیح و تعلیق ومقدّمه مفصل در هر جلدی (عربی) چاپ ۱۳۸۰ قمری .

۱۷ – پاسخ بسؤال راجع بكتاب المناجاة الألهيات (فارسي) چاپ
 ۱۳۸٤ قمرى .

۱۸— نمونهٔ مختصری از اثر طبع ایشان گردآوریخواهرم اکرم مشکات ٔ (فارسی) چاپ ۱۳۳۲ شمسی .

۱۹ ــ كتاب حاضر .

این بود آنچه باعجله وشتاب درپاسخ آن دوستان گرامی توانستم فراهم کنم .

دكتر سيد محمد مشكوة

۱ ـ بر ستنوی اول این مجموعهٔ اشعار فاضل گرامی آقای فضلانته رزازی شرحی نگاشته اندکه سال گذشته بنام «شرح ستنوی استاد مشکوة» چاپ و منتشر شدهاست .